-
- -

Dick

o
o
7

4o&q,M



Postmodernizam:
Evangelizacija u postmodernistickoj kulturi

©Todd M. Dick
08. veljace 2006.






Predgovor

Sadrzaj ove knjizice prvi je put iznijet 28. sijecnja 2006. u Crikvenici u
Hrvatskoj, na Misijskoj konferenciji koju je odrzala misijska grupa Ima
nade. Moja namjera bila je pruziti kratak i opcenit pregled
postmodernizma usporedujuci ga s dva glavna svjetonazora koji su mu
prethodili. Imajte na umu da je sadrzaj ovoga dokumenta o
predmodernistickoj, modernistickoj i postmodernistickoj misli
predstavljen na veoma opcenit nacin. Nisam naumio pruziti iscrpnu
raspravu o filozofiji postmodernizma. Kao prvo, to ne bih mogao
uciniti ni kada bih htio! Razlog tomu je taj Sto nisam filozof, nego
profesor teologije i propovjednik. Kao drugo, nisam ni htio napisati
filozofsku raspravu. Umjesto toga, htio sam iznijeti kontekst gradivu
koje nalazimo u drugomu dijelu ove knjizice, a koji smatram
najvaznijim. Kao profesor i propovjednik, Zelim potaknuti druge
vjernike na odaziv Bozjoj volji po pitanju svetoga Zivljenja, a u ovome
dijelu, na evangelizaciju.

Moji su ciljevi u vezi ove knjizice jednostavni. Kao prvo, nadam se da
Ce Ccitatelj biti svjesniji kulture u kojoj zivi. Svi bismo trebali do
odredene mjere poznavati tu kulturu. Trebamo biti svjesni konteksta
nase sluzbe. Kao drugo, molim se da uspijem izazvati Citateljev pogled
na evangelizaciju. Cilj mi je pozvati citatelja na stranice Svetoga pisma.
Zelim istaknuti jasne naredbe naSega Gospodina. Ovu knjizicu
smatram podsjetnikom na ono $to bismo vec trebali znati. Odnosno,
da smo mi, kao vjernici, pozvani izi¢i iz ovoga svijeta kao posvecene
posude koje ¢e Gospodar koristiti prema svojemu nahodenju. Nas
poziv jasno je iznijet u 1. Petrovoj 2,9:

Vi ste, naprotiv, izabrani rod, kraljevsko svecenstvo, sveti puk,
narod odreden za BozZju svojinu, da razglasite slavna djela
onoga koji vas pozva iz tame u svoje divno svjetlo (naglasak
naknadno dodan).

Nama prenesenima u kraljevstvo Kristova divnog svjetla dana je
povlastica navijeStanja ove predivne vijesti spasenja ovomu svijetu.
Moramo propovijedati, poucavati, navijesStati i objaSnjavati Bozji naum
spasenja izgubljenima.

Mi smo c¢imbenici koje je Bog postavio kako bismo vrsili utjecaj u
ovomu izgubljenom i mra¢nom svijetu. Mi smo i svjetlo i sol svijeta,



koji trebamo zacinjati, ¢uvati i rasvjetljivati. To ¢emo ciniti zivimo 1i i
govorimo li Bozju istinu.

Neka vas Bog blagoslovi dok pazljivo c¢itate ovu knjizicu,

Todd M. Dick
Mursko SrediSc¢e, 2006.






Uvobp

Na$ zadatak je odrediti raspoloZenje naSe kulture i staviti je unutar
njezina biblijskog konteksta. Europa je, kao cjelina, uronjena u
filozofski svjetonazor nazvan postmodernizmom. U biti, Europa vjeruje
da je prevladala svoju potrebu za Bogom Biblije. Za prosjecnog je
Europljanina Bog ili mrtav ili nevazan ili odsutan. Istina se ne moze
spoznati. Pojedinac odreduje moral. Nacin definiranja ponaSanja i
istine je demokracija, a ne teokracija. Nesigurnost, nejasnoca,
tajanstvenost i iskustvo obiljezja su naSe kulture. Dakle, Europa je
odbacila istinitost BoZje rijeci, njezin autoritet, njezinu nezabludivost i
njezinu nepogresivost. Europski filozofi i njihovi sljedbenici nasrtljivo
i otvoreno napadaju Boga i Sveto pismo. Stoga ne c¢udi Sto Europu
mnogi nazivaju »misionarskim grobljem«.' Misijsko djelovanje,
evangelizacija, osnivanje crkava i pastorska sluzba sve viSe pridonose
osjecaju frustracije zbog trenutne kulturoloske pristranosti prema
Bozjem autoritetu i njegovoj nepogresSivoj Rijeci.

Koristim izraz raspoloZenje zato S§to vjerojatno na najbolji nacin
definira postmodernizam. Postmodernizam je viSe odabir Zivotnoga
stila, nego metodologija ili pokret. Prema definiciji ga ne mozemo
sasvim definirati. Zbog toga svako proucavanje postmodernizma
donosi frustracije. Zapravo, upravo to sluzbu u danasnjoj kulturi ¢ini
tako cudnom. Jedan autor opisao je to ovako:

»...Sluzba je ¢udnija nego Sto je nekad bila. Ne radi se o tome
da sluzba iziskuje viSe napora, da viSe iscrpljuje ili da je
zahtjevnija ...jednostavno je drukdija - i sve ¢udnija.«?

Zaista, Zivimo i sluzimo u veoma ¢udnim vremenima.

Zanimljivo je da se, prema mome misljenju, postmodernisticki pokret
nalazi ili veoma blizu svome kraju ili je ve¢ zavrs$io. Medutim, nasa je
kultura njime oblikovana. Bez obzira je 1i postmodernizam mrtav ili
ne, mi ubiremo njegove posljedice. Danasnju kulturu najbolje moZzemo
razumjeti kao postmoderno raspolozenje.

' Ovaj izraz odnosi se na Cinjenicu da se veéina misionara koji dodu sluziti u
Europi ne vrate natrag nakon zavrSetka njihova prvog razdoblja provedenog u
sluzbi. Ta Cinjenica pokazuje hladnu ravnodusnost prema Bozjoj istini u Europi i
nasrtljivu pobunu protiv Bozjeg autoriteta koji nalazimo u njegovoj Rijeci.

2 Dr. R. Alber Mohler, Jr.: »Ministry is Stranger Than it Used to Be: The Challenge
of Postmodernism« [Sluzba je ¢udnija nego prije: Izazov postmodernizmal;
www.sbts.edu.



Nazalost, ¢ini se da evandeosko ili konzervativno kr$¢anstvo postaje
zrtvom frustracije sluzenja u postmodernistickom dobu. Nije potrebno
i¢i daleko kako bismo vidjeli da mnogi vjernici, pa cak i vode, nijecu
nepogresivost, autoritet i nezabludivost BoZje rijeci. Crkve prihvacaju
filozofiju i kulturu svijeta koji ih okruzuje. Poput Izraela u proslosti,
crkva nije odvojena za BoZzZju slavu, nego je postala poput svijeta i
»bludnicila« s kulturom koja je okruzuje. Upotrijebit ¢u jedan
staromodan (premda dobar i prikladan) izraz: crkva je postala
svjetovna. Poput korintske crkve u prvomu stoljecu, crkva danasnjice
sve viSe nalikuje na kulturu u kojoj Zivi. Razvodnjena je njezina
poruka i izgubila je svoju silu. Njezine metode viSe slijede laznu
mudrost suvremenih marketinSkih strategija nego jasne zapovijedi
Svetoga pisma. Postoje mnogi u crkvama koji su ¢ak napustili Veliko
poslanje® nasega Gospodina, zbog opcenite zbunjenosti unutar crkve.
NaSe su crkve pocele nalikovati na druStvena okupljanja na kojima
pjevamo, molimo se i sluSamo ohrabrujuce poruke, ali snazno i jasno
izlaganje BoZje rijeci ocito nedostaje.

Neke naSe crkve postale su toliko nalik svijetu da njihove ¢lanove vise
ne moZzemo razlikovati od pogana iz svijeta. Na temelju te
otreznjavajuce stvarnosti, nasa je zadaca dvojaka: Kao prvo, trebamo
definirati i razumjeti kulturu u kojoj zZivimo. Kao drugo, potom
moramo jasno definirati nasSu strategiju sluzbe unutar sadasnje
kulture.

* U Mateju 28,19-20, Gospodin je svojim sljedbenicima zapovjedio da poucavaju
druge da slijede Krista i da ih krste u vodi, kao znak da pripadaju samo njemu. Taj
odlomak poznat je kao Veliko poslanje.






SADRZAJ

PREDGOVOR 4
Uvobp 8
A 1 1) 0 14
DEFINIRANJE POSTMODERNIZMA ceessseecsssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssnases 14
MOAEIMIZAIM. ......ceoiiieiiieiieeiie ettt ettt et beeseaeeeeens 20
POStmMOdernizam.............cccvieeuiieiiieeciie e 25
Druart p1o 34
ODGOVORI NA POSTMODERNIZAM.ceessssecsssssssesssssssssssssssssssssssssssssssasssssssse 34
Pogresan odgovor na postmodernizam..............cccecveveeeenieenneennnen. 34
SO J& SPASEIE?....eeeeeeeeeeee e 37
Vjernikova uloga u evangelizaciji.........ccocceevueeriienienieeiienieeens 46
Bozja namjera u propovijedanjU.........ccceeeveeeiiieeiieencieeeee e 51
Pravilan pogled na evangelizaciju.........cccceeveeriieniienieeniienieee, 54
Zelimo li ugoditi ljudima ili BOGU?........c.oeveeeeeeeeeeeeeeeeeeens 56

ZLAKLIUCAK ueeeereeeessesssssscsssssssssssssssssssssssssssssssssssssssasssssssssssssssnnsansssssssss 58






Prvi dio
Definiranje postmodernizma

Postmodernizam najbolje opisuje ili definira trenutak u kojemu
zivimo. No, $to taj izraz zapravo znaci? Kako bismo ga razumjeli,
mislim da je najbolje postmodernizam sagledati u njegovu povijesnom
kontekstu. Covjekovo se razmiSljanje dramati¢cno promijenilo u
proteklih nekoliko stotina godina. Zato je vazno razumjeti proces te
promjene, kako bismo bili u stanju u potpunosti procijeniti kulturu
Europe i svijeta u danasnjem vremenu.

Povijest zapadnjacke misli mozemo podijeliti na tri kategorije:
predmodernizam, modernizam i postmodernizam. Kako bismo
predstavili ta razdoblja ili svjetonazore, sagradit ¢emo tablicu kao
model svakoga razdoblja. Uz pomoc¢ te tablice moc¢i ¢emo vidjeti sva ta
razdoblja jedno uz drugo i procijeniti eskalaciju covjekove pobune
protiv Boga tijekom proteklih 3000 godina. Dok budemo proucavali
svako od ovih razdoblja, upisivat ¢emo tri temeljna vjerovanja koja
odlikuju svako od njih.

PREDMODERNIZAM MODERNIZAM PosTMODERNIZAM







Predmodernizam®

Prvo ¢emo razdoblje nazvati predmodernizam. Ovo razdoblje trajalo je
od rodenja znanosti i filozofije u grc¢koj kulturi do doba
prosvjetiteljstva (otprilike od 500. pr. Kr. do kasnog 18. stoljeca). To
znaci da predmodernisticko razdoblje zapadnjacke intelektualne
povijesti pokriva gotovo 2500 godina.

Svakako, tijekom toga vremenskog razdoblja, nastalo je mnoStvo
ljudskih filozofija i razlicitih svjetonazora. Predmodernistickome dobu
pripada sve u filozofskome svijetu, od Platonove Republike do
empiricizma Johna Lockea, kao i sve u religijskom svijetu, od grcke
mitologije do druidskoga poganizma, te jo§ mnogo toga. Postojalo je
mnostvo filozofija i religija koje su cvjetale u predmodernom dobu.
No, svima njima bile su zajednicke tri vazne stvari:

Objektivna, krajnja istina

Kao prvo, predmodernisticki covjek je vjerovao u objektivnu, krajnju
istinu. Objektivna istina odnosi se na stvarnost koja se ne zasniva na
nasim osjec¢ajima ili osobnom misljenju. Objektivna istina je apsolutna.
To je nepromjenjiva i sveopca istina, koja ne ovisi o covjekovu
prebivaliStu, lokaciji ili glediStu. Na primjer, kada osoba u Kini skoci s
litice, gravitacija ¢e uzrokovati da padne na zemlju. Isto ¢e se dogoditi
i u Cileu, na Islandu ili u Keniji. Gravitacija je gravitacija, bez obzira
gdje se nalazili u svemiru. To je tako bez obzira jeste li katolik, budist
ili baptist! VaSe miSljenje, prebivaliSte ili emotivno stanje nece
promijeniti istinitost ili sigurnost nacela gravitacije!

Objektivna istina tvrdi da postoji dobro i zlo, da apsoluti doista
postoje. Objektivna istina je istinita za svakoga covjeka na svijetu.
Istina nije relativna. Ona poucava moralne apsolute, a ne moralni
relativizam. Procjenjuje zZivot s nepromjenjivim i sveopéim
propozicijama (¢injeni¢nim izjavama). Biblija, koja je krajnja,
objektivna istina, kaze nam da je covjek greSan od rodenja, a da je Bog
vjecno svet. Ova ¢injeni¢na izjava istinita je procjena bez obzira na to
$to mi mislimo o tome.

* Informacije iznijete u ovomu kratkom proucavanju povijesti predmodernisticke,
modernisticke i postmodernisticke misli u velikoj su mjeri posudene iz predavanja
Phila Johnsona na Shepherd’s Conference 2005. godine u Los Angelesu u
Kaliforniji, naslovljenoj: »You Can’t Handle the Truth: Addressing the Tolerance
of Postmodernism« [Ne mozes se nositi s istinom: O toleranciji postmodernizmal.



Posto je Biblija objektivna istina, ona definira svijet u kojemu Zivimo
sa Cinjeni¢nim izjavama koje su sveopce i vjecno istinite. Mi
razumijemo stvarnost kroz istinu Svetoga pisma. Biblija procjenjuje i
vidljivu i nadnaravnu stvarnost. S druge strane, sagledamo li svijet oko
nas i dopustimo nasim iskustvima i osjecajima da definiraju stvarnost,
to se onda naziva subjektivnom istinom. Subjektivna istina stvarnost
definira uz pomo¢ emocija, miSljenja, osje¢aja i iskustva. Objektivna
istina stvarnost definira uz pomo¢ nepromjenjivih i sveopc¢ih cinjenica
koje ne ovise o ljudskome miSljenju ili emocijama.

Predmodernisticki ljudi su vjerovali da je sve Sto je krajnje istinito isto
tako i objektivno i univerzalno istinito, tako da se pretpostavljalo da
isto mjerilo krajnje istine vrijedi za svakoga. Vjerovali su u postojanje
objektivne stvarnosti istinite za cijeli svemir, te da se ta stvarnost na
neki nacin moze spoznati, shvatiti i opaziti. Ne samo to, nego je
predmodernisticko glediSte istine bilo nepromjenjivo glediSte. Drugim
rije¢ima, sve S$to je istinito danas bit ¢e istinito i sutra. Istina je stalna,
ne mijenja se. Gotovo su svi predmodernisticki svjetonazori sadrzavali
tu pretpostavku.

Nadnaravno

Kao drugo, u predmodernistickome svijetu postojalo je gotovo sveopce
vjerovanje u nadnaravnu stvarnost. Nadnaravno se odnosi na ono $to
ne postoji u prirodi ili na ono S$to se ne moZe objasniti prema
zakonima prirode. Ono nije fizicko ili materijalno. Cine ga sile i
fenomeni koji se ne mogu primijetiti prirodnim ili empirickim
osjetilima. Predmodernisticki ljudi bili su sigurni da granice stvarnosti
ne odreduje vidljiv, materijalan svijet. Premda se razna vjerovanja
nisu nuzno slagala po pitanju naravi te nadnaravne stvarnosti, gotovo
su sva prihvacala stvarnost nadnaravnoga.

Autoritet dolazi od Boga

Kao tre¢e, u predmodernistickom svijetu obi¢no se pretpostavljalo da
je temelj krajnje istine nadnaravan. Sav autoritet dolazi od Boga, ili od
»bogovag, ili od duhovnoga svijeta. Drugim rijecima, zajedno s idejom
o krajnjoj istini, uvijek je postojao krajnji autoritet. Netko ili neSto je
krajnja sila u svemiru. Gotovo se uvijek pretpostavljalo da taj krajnji
autoritet u svemiru boravi u nadnaravnoj stvarnosti - Bog, poganski
bogovi, nevidljivi duhovi itd.



PREDMODERNIZAM

MODERNIZAM

PosTMODERNIZAM

Objektivna, krajnja
istina

Nadnaravan

Autoritet dolazi od
Boga







Modernizam

Tako su ljudi u predmodernistickom svijetu gledali na stvari: bez
sumnjanja su prihvacali ideje o krajnjoj, sveopcoj i nepromjenjivoj
istini, prihvacali su nadnaravno, kao i jedan, srediSnji, sveop¢i vrhovni
autoritet. To su bili nepremostivi i rijetko izazivani pojmovi u
predmodernistickom svijetu. Te su pretpostavke bile gotovo
univerzalno prihvacene; bile su sam temelj ljudskoga razmisljanja.

Medutim, u praskozorje prosvijetiteljstva, otprilike u vrijeme francuske
revolucije, dogodila se velika promjena u zapadnjackoj misli, a svijet je
kroc¢io u takozvano modernisticko doba. Mogli bismo ga nazvati
Dobom razuma, prema naslovu cuvene knjige Thomasa Painea iz
1794. godine. Ta je knjiga viSe ili manje sazela duh modernizma, a
Thomas Paine je bio neka vrsta babice koja je pomogla prilikom
njegova radanja.

Doba razuma (i istoimena knjiga, i to doba) bilo je otvoreni napad na
biblijsko krs$¢anstvo, a uzdigao je znanost i ljudski razum na razinu
najviSeg autoriteta. Ujedno je poznato kao Doba prosvjetiteljstva. To je
bilo vrijeme kada su se ljudi okrenuli od Bozjeg autoriteta prema
autoritetu vlastitih umova. Oslanjali su se na vlastite umne
sposobnosti. Bio je to izravan napad na BoZzju autoritativnu Knjigu
(Bibliju). Modernist nije prignuo svoja koljena pred autoritetom Bozje
rije¢i. Umjesto toga, postavio se na mjesto suca Biblije!

Kako bismo imali jasnije razumijevanje modernistickoga glediSta o
Bozjoj rijeci, razmotrit ¢emo naredne citate Thomasa Painea:

»Kada god c¢itamo te opscene price o putenoj razuzdanosti, o
okrutnim i mucenickim smaknuc¢ima, o neumoljivoj
osvetoljubivosti kojom je viSe od polovice Biblije ispunjeno,
bilo bi dosljednije nazvati je rije¢ju demona, nego li BozZjom
rije¢ju. To je povijest izopacenosti koja je sluzila iskrivljenju i
brutaliziranju covjecanstva; Sto se mene tice, iskreno je
prezirem, kao $to prezirem sve $to je okrutno.«’

Isto tako:
»Sto se tice knjige koja se zove biblija, bogohulno ju je nazvati

rije¢ju Bozjom. To je knjiga lazi i protuslovlja, te povijest zlih
vremena i ljudi.«®

’ Thomas Paine: The Age of Reason.
® Thomas Paine u pismu upu¢enom Andrewu Deanu, 15. kolovoza 1806.



Modernisticka misao bila je otvoreni napad na Bibliju. U suStini,
stavljala je ljudski razum na prijestolje autoriteta daju¢i mu da
prosuduje istinitost i vaznost same BozZje rijeci. Tijekom toga razdoblja,
¢ovjek se prestao pokoravati Bogu kao krajnjem autoritetu i postavio
sebe kao odlucujucu i posljednju rije¢ iznad svega Sto tvrdi da je
istina.

Objektivna, krajnja istina

Sto se tice prve tocke, modernistic¢ki mislioci su se u potpunosti slagali
s predmodernistickim misliocima. Pretpostavljali su nuznost
postojanja objektivne, krajnje, sveopce istine. U tom podrucju nije
doSlo do promjene u razmiSljanju. Modernisti su se slagali s
predmodernistima da je svaka istina istina u objektivhu smislu.
Krajnja istina bila je ista za svakoga, pa cak i ako se svi ne slazu oko te
krajnje istine. Dakle, modernizam je potvrdivao postojanje
spoznatljive, krajnje i nepromjenjive istine.

Protunadnaravan

Sto se druge tocke tiCe, ovaj pokret stoji u snaznoj opreci s
predmodernistickom mislju. Po pitanju nadnaravnoga, modernist je
bio cini¢an i skepti¢an. Modernisticke filozofije nisu nuzno nijekale sve
nadnaravno, ali su nadnaravne stvari smatrale nevaznima u trazenju
istine. Modernisticki mislioci su rekli da se do krajnje istine i spoznaje
dolazi isklju¢ivo uz pomo¢ znanosti i razuma. Vjerovanje u
nadnaravne stvarnosti i bozansku objavu smatralo se zastarjelim i
praznovjernim. Jedan autor piSe: »Premda mnogi mislioci
Prosvjetiteljstva nisu posve odbacili vjerovanje u Boga, protjerali su ga
u najudaljeniju transcendentnu stvarnost. Ako Bog stvarno postoji,
onda niti se brine niti se bavi svojom Tvorevinom.«" Mozda bismo to
mogli bolje izraziti ovako: Nepouzdanje u biblijskoga Boga bilo je
gotovo glavna karakteristika modernisticke misli. Stoga, po pitanju
vjerovanja u nadnaravno, modernisticka misao se drasti¢no udaljila od
predmodernisticke misli.

Autoritet dolazi od znanosti i razuma
Sto se tice krajnjeg autoriteta (osnove i temelja istine), modernisticka

misao  djelomi¢cno je  zadrzala, a djelomi¢cno  odbacila
predmodernisticku filozofiju. Sjetite se, predmodernisti su vjerovali da

" Citirao Phil Johnson u svome izlaganju bez iznoSenja referencije.



je istina utemeljena na nadnaravnom autoritetu. Modernisticki umovi
jo$ uvijek su prihvacali postojanje krajnje, srediSnje istine, no ocito je
da su nijekali da je taj vrhovni autoritet zapravo Bog ili bilo S$to
nadnaravno. Modernizam je stavio moratorij na Boga kao temelj
spoznaje. Umjesto toga, vrhovnim autoritetima postali su znanost i
ljudski razum.

Modernisticko doba pokus$alo je ukloniti Bozji autoritet iz covjekova
zivota. To je, naravno, ono $to Zeli svaki c¢ovjek: Zivjeti kako ga je god
volja i zasjesti na nebesko prijestolje. Ludak Friedricha Nietzschea
glasno je navijeStao unutarnju Zelju srca svakoga covjeka: »Bog je
mrtav«. Covjek modernizma poku$ao je ubiti Boga racionalizmom i
znanoS¢u. Nazalost, to mu je poSlo za rukom. Nakon 250 godina
modernizma, Bog je mrtav u srcima modernih ljudi, a svaki od nas je
do neke mjere bio zadojen modernistickom filozofijom.

Prema tome, svijet modernizma je zadrZzao shvacanje o postojanju
objektivne, sveopce istine, ali je napustio shvac¢anje o nadnaravnoj
stvarnosti, te je na taj nacin rekao da autoritet imaju samo one istine
koje se mogu saznati uz pomoc¢ znanosti ili razuma.

Svakako, svijet jo$ uvijek veé¢inom djeluje na modernistickim
pretpostavkama. Medutim, modernizam je dozZivio veoma velik
neuspjeh, a ljudi koji su zadrzali modernisticki svjetonazor, filozofski
su daleko iza svojega vremena. Doba razuma, modernisticko doba,
zavrSilo je. Na tome mozZemo biti zahvalni. Ipak, doSlo je neSto jo$
gore: Postmodernizam.

PREDMODERNIZAM

MODERNIZAM

POSTMODERNIZAM

objektivna, krajnja
istina

objektivna, krajnja
istina

nadnaravan

protunadnaravan

autoritet dolazi od
Boga

autoritet dolazi od
znanosti i razuma







Postmodernizam

Glavni rezultati modernisticke misli bile su masivne ideologije sa
centraliziranom, autoritativnom kontrolom i utopijskim obecanjima.
FaSizam, komunizam, socijalizam, marksizam, nacizam i sli¢ni
drustveni eksperimenti dvadesetoga stolje¢a imali su svoje korijene u
modernizmu. U taj bismo popis mogli isto tako ubrojiti i darvinizam.
Oni su svi u sustini bili ateistic¢ki, humanisticki i racionalisti¢ki sustavi.
Svi su postali tiranskima i ugnjetavackima. Svaki je dozivio dramatican
neuspjeh. Nakon dva svjetska rata i pada Berlinskoga zida 1989.
godine, filozofi, umjetnici i sveuciliSni profesori su viSe ili manje
ustvrdili da je doba modernizma mrtvo. Pocelo je doba
postmodernizma.

Prije nego Sto nastavimo, moram vas upozoriti da je veoma teSko
razumjeti postmodernizam. Dr. Mohler je sljede¢im rije¢ima opisao i
moju vlastitu frustraciju kada ¢itam o filozofiji postmodernizma:

»Svakako, vecéina literature o postmodernizmu nema nikakva
smisla i teSko ju je shvatiti ozbiljno. Kada govore ili piSu
najvece licnosti postmodernizma, njihovo blebetanje ceSce



nalikuje na ispit iz fonda rije¢i, nego na potkrijepljeni
argument.«®

Premda je to istina, postmodernizam ipak moramo shvatiti ozbiljno.
Taj novi pokret predstavlja veliki izazov crkvi.

Zanimljivo je da je doba predmodernizma trajalo nekih 2500 godina.
Doba modernizma trajalo je manje od 250 godina. Budu li se svjetske
ideje nastavile mijenjati sve vecom brzinom, onda bi doba
postmodernizma moglo trajati manje od 25 godina. To je onda mozda
manje od desetljeca od sada. Jo$S ne znamo S$to ¢e ga zamijeniti, ali
znamo da se svjetska filozofija, svjetska kultura, nece poboljsati, nego
¢e postajati sve gorom i gorom. Pavao je na sljedeci nacin objasnio tu
stvarnost:

»...dok ¢e zli ljudi i varalice, ujedno zavodnici i zavedeni,
napredovati iz zla u gore« (2. Timoteju 3,13).

Naravno, razumijemo tu spiralu nazadovanja svjetskih kultura, ali
istovremeno nam koristi razumjeti vrijeme u kojemu Zivimo i uciniti
sve §to je u naSoj moci kako bismo srusili utvrde laznih ideologija.
Prema tome, moramo razumjeti postmodernisticki trenutak i biti
svjesni opasnosti koje predstavlja. Ideologije ove kulture u potpunoj
su suprotnosti prema BoZjoj rijeci i njegovu autoritetu. Radi toga,
moramo se pripremiti za bitku.

Objektivna, krajnja istina ne moZe se spoznati

Postmodernizam je radikalna reakcija na neuspjeh modernizma. On
odbacuje gotovo svaku znacajku modernizma, pocevsi od shvac¢anja da
se istina moZe objektivno spoznati.

Upamtite da su i predmodernisti i modernisti pretpostavljali
postojanje jednog, sveopceg mjerila krajnje istine koja se moze
objektivno spoznati. Postmodernisti nisu ba$ sigurni da li objektivna
istina uopce postoji, ali su poprilicno sigurni da se ne moze spoznati.
Dakle, oni odbacuju prvu znacajku koja je bila zajednicka i
predmodernistickoj i modernistickoj misli.

Postmodernizam ustraje na tome da se objektivna istina ne moze
spoznati. Postmodernist to »dokazuje« uz pomoc¢ procesa nazvanog
dekonstrukcionizam. Studenti diljem svijeta uce taj proces na

¥ Dr. R. Albert Mohler, Jr.: »Ministry is Stranger Than it Used to Be: The
Challenge of Postmodernism«; www.sbts.edu.



sveuciliStima. To je razlog zasto je danasnji narastaj mladih ljudi toliko
vjes$t u napadanju krajnje Istine.

Sto je tocno dekonstrukcionizam? Dekonstrukcionizam se suprotstavlja
svakome poku$aju uspostavljanja krajnjeg ili sigurnog znacenja u
nekome tekstu. Prema dekonstrukcionistima, nije moguce imati krajnje
znacenje ili istinu. Radi toga, potrebno je unistiti svaku tvrdnju o
objektivnoj ili sveopcoj istini. Dekonstrukcionizam zeli
»dekonstruirati« ili svrgnuti ideoloSke pristranosti (spolne, rasne,
ekonomske, kulturoloske, politicke, religijske) i tradicionalne
pretpostavke koje utjecu na svaku povijest, kao i filozofske i religijske
istine. Drugim rijecima, ljudska je pristranost zagadila cjelokupno
neizmisljeno djelo tijekom cijele povijesti covjecanstva. To je
zagadenje toliko proSireno da je svaka ona istina koja je mozda
postojala zauvijek izgubljena. Ljudska sklonost ugnjetavanju i
eksploataciji toliko je umijeSana u sve povijesne dokumente da se
istina ne moZe razmrsiti. Stoga, te dokumente moramo kriticki
rasc¢laniti i razotkriti njihove pogreske.

Nadalje, dekonstrukcionizam se temelji na premisi da je velik dio
ljudske povijesti, u pokuSaju razumijevanja a potom i definiranja
stvarnosti, doveo do razli¢itih oblika dominacije nad prirodom,
obojenim ljudima, siromasSnima, homoseksualcima itd. Poput
postmodernizma, dekonstrukcionizam smatra da je iskustvo vaznije od
apstraktnih ideja, tako da osporava svaki pokusaj stvaranja povijesti ili
istine. Drugim rijecima, raznolikost i nepredvidivost ljudskoga iskustva
nuzno donose spoznaju na lokalnu i specificnu razinu, te izazivaju
sklonost centralizaciji sile kroz tvrdnje krajnje istine, koju svi trebaju
prihvatiti ili joj se pokoravati. Postmodernist bi rekao: »Trebamo
prestati nametati ‘nasu’ istinu drugima. Umjesto toga, trebamo im se
pridruziti i postati dio njihove zajednice kako bismo razumjeli njihovu
‘istinu’.«

Postmodernizam tvrdi da su razli¢iti pokreti (npr. faSizam, nacizam,
komunizam itd.) stolje¢ima izrabljivali i zlostavljali one koji su bili na
rubu drustva. Izrabljivanje se postizalo nametanjem neke autoritativne
istine ili ideala na drukcije druStvene skupine ljudi. Postmodernizam
smatra da se rjeSenje toga problema nalazi u odbacivanju svake
sveopce istine i dopustanju drustvima da »stvore« svoju vlastitu istinu.
Tek ¢e tada svijet poceti rasti kao jedna velika drusStvena zajednica
koju ¢ini pluralisticka i relativisticka istina koja pripada svakoj manjoj
drustvenoj zajednici. Cilj postmodernizma je stvoriti globalno selo
sastavljeno od mnogih manjih drustvenih zajednica, tako da svaka od
njih posjeduje jedinstvenu istinu koja samo njima predstavlja istinu. Iz



ove utopijske vizije odstranjena je bilo kakva ugnjetavacka i
autoritativna sveopca istina.

Postmodernist bi svoj cilj mogao opisati na sljede¢i nacin: »Gotovo je s
razdobljem ugnjetavanja. Danas moramo otkriti ‘istinu’ unutar neke
zajednice. Prestanimo ljudima govoriti i poc¢nimo ih slusati. Kroz
njihova iskustva, pa ¢ak i nasa iskustva, pocet ¢emo razumjeti rubne
slojeve drustva naSega svijeta. Umjesto da jedni drugima namecemo
vlastita gledista, radimo zajedno i pokusajmo shvatiti nase sli¢nosti i
nasSe razlike. SluSajudi i dijele¢i svoja iskustva, pocet ¢emo razumjeti
jedan drugoga, kao i ‘istinu’ onoga drugog.« Drugim rijecima, poSto svi
mi imamo drukcija iskustva, osjecaje i miSljenja, bilo bi ugnjetavacki i
okrutno nametati samo jednu, objektivnu istinu na sve kulture. Svaka
¢e kultura ili drustvena zajednica putem svojih subjektivnih iskustava,
osjec¢aja i miSljenja odrediti $to je za njih istina. Na primjer, istina za
homoseksualce razlikovat ¢e se od istine crnaca, osim, naravno, u
slucaju crnih homoseksualaca koji bi pripadali jednoj drukcijoj
drustvenoj zajednici, a stoga i posjedovali drukciju istinu!

Dekonstrukcionizam je utemeljen na premisi postmodernistickoga
filozofa Richarda Rortyja koji kaze da se istina stvara, a ne pronalazi.
Drugim rijecima, drusStvo, kultura ili druStvena zajednica gradi istinu.
Prema tome, »istina« je istinita samo unutar kulture koja ju je razvila.
Istina je pluralisticna, a ne singularna - nije sveopca - svaka drustvena
zajednica ima svoju vlastitu istinu, svoje vlastite pripovjetke ili price
koje definiraju njihovo vjerovanje. DruStvena zajednica stvara svoju
istinu i to je njihova jedina istina. Veoma je netolerantno i neosjecajno
pokusSati nametnuti istinu jedne druStvene zajednice na neku drugu
skupinu ljudi.

Postmodernizam ¢e otic¢i ¢ak korak dalje i rec¢i kako je svaka tvrdnja u
prilog objektivne, sveopce istine zla. Postmodernisticki izraz za
objektivnu i apsolutnu istinu poznat je kao metanaracija. Oni biblijsko
kr$¢anstvo smatraju okrutnim i zlim sustavom koji namece svoju
nevaznu metanaraciju (biblijsku istinu) na drustvo. Prema tome, oni
autoritativno propovijedanje iz Biblije smatraju ¢inom nasilja.

Jedan od vode¢ih postmodernistickih filozofa, Michel Foucault, kaze
da su sve tvrdnje o objektivnoj i sveopcoj istini osmiSljene kako bi
sluzile onima na vlasti. Oni smatraju da su Bozji autoritet i biblijska
istina neprijatelji drustva koji Zele ugnjetavati i ugadati sami sebi.
Prema tome, drusStvo ima zadacu dekonstruirati ili sruSiti tvrdnje o
objektivnoj, nepromjenjivoj i sveopcoj istini. Na taj ¢e se nacin drustvo



osloboditi autoriteta koji sluzi samome sebi. Postmodernisticka kultura
smatra da je biblijsko kr$¢anstvo tiranin kojemu se treba oduprijeti.

Glavno oruzje postmodernisticke bitke protiv Istine je sumnja. Sotona
to oruzje upotrebljava od samoga pocetka. To je ista strategija koju je
upotrijebio u Vrtu kako bi se suprotstavio Bozjoj objavljenoj volji. Bog
je Adamu jasno rekao da moze slobodno jesti od svakoga ploda u Vrtu,
osim sa »stabla spoznaje dobra i zla« (Postanak 2,16-17). Medutim,
kada je Sotona u obliku zmije pristupio Evi, njegova je prva izjava
glasila:

»Zar je zbilja Bog rekao: ‘Ne jedite sa svakog drveta u vrtu?’«
(Post 3,1 Djak., naglasak naknadno dodan)

Zapazite rije¢ »zbilja«. Ta rije¢ podrazumijeva sumnju. Je li to zbilja
tako? Zar vam je Bog zbilja to rekao? Mozete li biti apsolutno sigurni
da je Bog rekao upravo te rijeci? Mozda Eva nikada nije ¢ula Boga kako
govori te rijeci. Najvjerojatnije joj je Adam saopc¢io Bozju zapovijed.
Prema tome, Sotona, koji je bio veoma lukav, unio je sumnju u Evine
misli: »Ma daj, Eva, sigurno si neSto pogresno shvatila. Vjerojatno te
Adam s time pokuSao drzati u pokornosti. Nemoj mu vjerovati - nemoj
vjerovati Bogu. Pa, ne moze§ zbilja znati $to je Bog naumio, zar ne?«
Nakon $to je unio sumnju u Evin um, Sotona je nastavio izazivati Bozji
autoritet, dobrotu i namjere. Nazalost, Eva si je dopustila da razmiSlja
0 onome $to je Sotona rekao, sve dok nije stvarno posumnjala u Bozju
rije¢ i na kraju bila neposlusna svome privrzenom Stvoritelju.

Sotonine metode stare su koliko i on sam. Danas Sotona ne govori kroz
zmiju, nego kroz dekonstrukcionizam, ali njegova je poruka ostala ista:
»Zar je zbilja Bog rekao ...7« Moramo biti pazljivi kako bismo izbjegli
prevari sotonske sumnje u vjecno nepogreSivu, nepromjenjivu,
nezabludivu, dostatnu i autoritativnu Rijec¢ Zivoga Boga.

Bez obzira shvac¢amo 1li mi, vjernici, to ili ne, postmodernistic¢ki
nara$taj smatra da ratuje protiv arhaicnog i nepovezanog
svjetonazora, odnosno, protiv kr§¢anskoga ili biblijskog svjetonazora.
Jedan poznati dekonstrukcionist, Jacques Derrida, sadasnji pokret
unutar postmodernizma opisuje kao »smrt autora« i »smrt teksta«.
Nema potrebe za dubljom analizom kako bismo shvatili o kojemu se to
Autoru i Tekstu radi!

Postmodernizam u potpunosti shva¢a da smo u bici. Molim se da se
evandeosko krS¢anstvo isto tako probudi i shvati istu tu stvarnost.
Novi zavjet opetovano upozorava vjernike da uvijek budu pripremljeni



i spremni za bitku (1. Kor 16,13; Ef 6,18; Kol 4,2). Moramo imati na
umu da je ta bitka duhovne naravi. Premda smo ratnici, naSe oruzje
nije tjelesno:

lako, naime, Zivimo u tijelu, ne borimo se na tjelesan nacin.
Nase borbeno oruZje nije tjelesno. Naprotiv, ono je boZanski
jako za rusenje utvrda. Mi obaramo mudrovanja i svaku
oholost koja se diZe protiv priznanja Boga, i zarobljujemo svaki
razum [misao v. Djak.] da se pokorava Kristu (2. Kor 10,3-5).

Ideologije modernizma i dekonstrukcionizma trebaju se uniStiti
Zivljenjem, razmiSljanjem i djelovanjem prema Kristovu umu, koji
posjeduju svi istinski vjernici. Za bitku se pripremamo kroz neprestano
proucavanje, pamcenje i primjenu BoZje rije¢i i kroz molitvu. Pavao
kaze da trebamo pustiti da »Rijec¢ Kristova obilno stanuje u [nama] ...«
(Kol 3,16).

Postmodernisti vjeruju da svaku istinu treba stvoriti drustvo. Smatraju
da je istina pluralisticka i da je vazna samo za druStvenu zajednicu
koja ju je stvorila. Istina ¢e uvijek biti relativna prema drusStvenoj
zajednici. Slogan postmodernizma glasi: »Nema istine poput moje
istine.« U postmodernistickom svijetu, pojedinac je vrhovan i
samoautoritativan. Sto god postmodernist vjeruje, to postaje za njega
istina. Prema tome, agresivno C¢e se suprotstaviti svakomu
predstavljanju apsolutne, sveopce, nepromjenjive istine.

Mistican

Sto se tice druge tocke, sjetite se da su predmodernisti pretpostavljali
postojanje nadnaravne stvarnosti, dok su modernisti ili odbacivali ili
zanemarivali bilo $to nadnaravno. Postmodernisti su voljni prihvatiti
nadnaravnost, ali su ga liSili bilo kakv autoriteta. Nadnaravnost je u
postmodernizmu misticna nadnaravnost, u kojoj svaki pojedinac
odreduje stvarnost, ve¢ prema onomu $to zapaza. Postmodernizam je
mistican.

Misticizam bismo mogli definirati na sljedec¢i nacin:

»Misticizam je meditacija, molitva ili teologija usredotocena na
izravno iskustvo jedinstva s bozanstvom, Bogom ili Krajnjom
Stvarno$cu ...vjerovanje da takvo iskustvo predstavlja stvaran i
vazan izvor spoznaje. U kontekstu epistemologije, mozZze se
odnositi na koriStenje nerazumskih sredstava, poput osjecaja ili



vjere, u pokusaju da se dode do bilo koje vrste spoznaje ili
vjerovanja.«’

Svakako imajte na umu da je vjera spomenuta u gornjemu citatu
iracionalna i prazna vjera. (Nasuprot biblijske vjere koja je racionalna
i ima svoj zaseban Objekt: Isusa Krista.)

Misticizam je nelogican i zasniva se na intuiciji. Drugim rijec¢ima,
dolazi iznutra. Kroz iskustva, osjecaje i intuiciju, ¢ovjek moze postici
viSu razinu svijesti. Misti¢cna osoba moze postati jedno s viSom silom
(kako god da tu viSu silu definira) putem unutarnje spoznaje (sluSanje
Bozjega glasa, primanje posebne spoznaje itd.). Vjerujem da dobra
definicija misticizma glasi: nadnaravnost bez Boga. Bog je
infrastruktura nadnaravnosti. Prema tome, uklonimo li Boga, sve Sto
nam preostaje je prazan oklop bez oblika ili znacenja. To je nalik na
praznu vrecicu koju nosi vjetar. To je misticizam.

U slucaju da netko vjeruje u nadnaravno, ali se ne Zeli pokoriti Bozjem
autoritetu, onda je on sam jedini autoritet koji mu je preostao.
Misticizam je utemeljen na idejama, miSljenjima, mislima, osje¢ajima i
iskustvima pojedinca.

Postmodernisti nadnaravne stvarnosti ne shvacaju uz pomoc¢
autoritativne objave; to ¢ine putem osobna iskustva, osjecaja i drugih
subjektivnih metoda. Buduci da se objektivna istina ne moZe spoznati,
onda je osobno iskustvo jedini nacin tumacenja bilo koje stvarnosti,
ukljuc¢uju¢i Boga. Drugim rijecima, poSto je stvarnost u konacnici
tvorevina subjektivna uma, cak i Bog moze biti kakvim god ga
zamislite.

Nema krajnjeg autoriteta

Prema tome, po pitanju trece tocke, pitanju autoriteta, postmodernisti
se ne slazu ni s predmodernistickom ni s modernistickom misli. Ne
postoji jedan srediSnji autoritet, duhovni ili ini. U svijetu koji je
potpuno subjektivan jednostavno se ne uklapa ideja o autoritetu.

Postmodernisticke religije pokuSavaju stvoriti boga bez autoriteta. On
je blago, prilagodljivo, prijateljski raspolozeno, tolerantno bice - cista
ljubav bez ikakva pravog autoriteta. Prema postmodernizmu, Bog je
nalik na veliku gromadu gline koja se moze oblikovati u bilo koji
zeljeni oblik. Bog je tvorevina postmodernista, a ne obratno. Stovise,

? en.wikipedia.org/wiki/Mysticism (naglasak naknadno dodan)


http://www.google.com/url?sa=X&start=14&oi=define&q=http://en.wikipedia.org/wiki/Mysticism

gotovo sve postmodernisticke vrste religija u nekoj mjeri imaju ovakvu
zamisao o Bogu.

Prema tome, ovdje imamo tablicu koja sazeto usporeduje
postmodernizam s ranijim nacinima razmiSljanja. Razmotrite li tu
tablicu, u svakom od tri nabrojena podruc¢ja postmodernizam se

radikalno suprotstavlja povijesnom i biblijskom kr$¢anstvu.

PREDMODERNIZAM

MODERNIZAM

POSTMODERNIZAM

objektivna, krajnja
istina

objektivna, krajnja
istina

objektivna, krajnja
istina ne moze se
spoznati

nadnaravan

protunadnaravan

mistican

autoritet dolazi od
Boga

autoritet dolazi od
znanosti i ljudskoga
razuma

nema krajnjeg
autoriteta







Druacr pio
ODGOVORI NA POSTMODERNIZAM

Pogresan odgovor na postmodernizam

Bududéi da se postmodernizam od pocetka do kraja suprotstavlja
Bibliji, Bozjem autoritetu i nadnaravnom, nema nikakva nacina da ga
spojimo s biblijskim kr§¢anstvom. Medutim, koliko god to nevjerojatno
zvuci, postoje oni koji pokuSavaju upravo to uciniti. Novonastali
crkveni pokret primjer je takva uzaludnog pokusaja. Ipak, znamo da se
prava Crkva ne moze ujediniti s kulturom koja se suprotstavlja
biblijskim apsolutima.

To je pokret koji pokuSava uvesti postmodernu misao u Crkvu. Takav
bi brak proizveo skupinu ljudi bez ikakve svrhe i jedinstva, te
»duhovno iskustvo« bez ikakva znacenja. Crkva bi postala zajednicom
nepokornih, nemoralnih i izgubljenih ljudi. Nalikovala bi na Izraelce
koje je pobuna protiv Boga koStala Cetrdeset godina lutanja, iz Cega je
proizaSla samo smrt citava jednog narastaja. Novi crkveni pokret
slijepo vodi takozvane kr$¢ane u bezumnu pobunu protiv Boga.

Jedan je sekularni pisac o kr$¢anstvu i postmodernoj znanosti
dekonstrukcionizma napisao sljedece:

»Ne mogu zamisliti sigurniji nacin da se zajamci intelektualno
samoubojstvo kr§¢anstva u ovoj zemlji, od toga da ga zarazimo
ovom besmislicom. Pod pretpostavkama dekonstrukcionista,
kr$¢anstvo je samo jo$ jedna druStvena tvorevina, a ne
objavljena istina. Nikakvo intelektualno vrdanje ne moze
izbje¢i ovaj zakljucak koji zahtijevaju temeljna nacela ove
filozofije. Ukoliko su grijeh i spasenje druStvene tvorevine,
onda Bog nema nikakve veze s njima. Ukoliko je Bog drustvena
tvorevina, onda ga nemamo nikakva razloga Stovati.«*°

Nazalost, ono $to je ocito jednome nevjerniku, oni koji ispovijedaju
vjeru u Gospodina Isusa Krista ne uvidaju.

Bududé¢i da postmodernizam dogmatski smatra da se objektivnu,
sveopCu istinu ne moZe spoznati, budu¢i da je mistican i ne
prepoznaje apsolutnog autoriteta, jedinstvo s ovim svjetonazorom

' Robert Locke: FrontPageMagazine.com: Deconstructing Deconstructionism,
28.11.2001.



neizbjezno c¢e stvoriti nemoralne ljude u crkvi. Clanovi crkve modi ¢e
zivjeti kako ih je god volja. Grijeh, pravednost, Stovanje, pokornost,
zajednistvo, jedinstvo i autoritet nece imati nikakvo mjesto u njihovu
zivotu. Nece biti razlike izmedu crkve i svijeta.

Ujedini 1i se crkva s postmodernistickim svjetonazorom, izgubit ce
svoju sol i svjetlo (tj. svoj utjecaj u kulturi) jer ¢e postati dio te
kulture. Postmodernizam je viSe od filozofije, to je stil zivota. To je stil
zivota koji tvrdi da izvan pojedinca niSta zapravo nije vazno.
Postmodernisticka  kultura tolerira sve izuzev isklju¢iva i
netolerantnog krs¢anstva. Postmoderan muskarac i Zena mogu ciniti
$to god ih je volja, dokle god su u potpunosti tolerantni prema svima i
prema svemu. Postmodernizam Zeli misteriju, a ne odgovore;
nejasnocu, a ne jasnocu; priCe, a ne propovijedi; iskustva, a ne
objektivnu istinu. Medutim, to Biblija ne tolerira!



Biblijski odgovor na postmodernizam

Dobra je vijest da je postmodernizam poput jeftinog automobila: nije
napravljen kako bi dugo trajao. Postmodernizam proturje¢i samome
sebi i samoga sebe uniStava. Osuden je na ranu smrt, ako ve¢ nije
mrtav. Medutim, posljedice postmodernisticke misli oblikuju kulturu u
kojoj zivimo. Prema tome, moramo ustati za bitku i suociti se s naSom
kulturom o¢i u oci.

Ocigledno je S$to ova kultura Zeli: misterij, nejasnocu, price, iskustva
itd. No, $to mi ¢inimo u vezi toga? Re¢i ¢u vam da trebamo nastaviti
¢initi ono §to smo c¢inili u modernistickom svijetu, kao i u
predmodernistickom svijetu: Propovijedati Rijec! NaSe se poslanje
nikada ne mijenja, a ne mijenja se ni nasa poruka. Nasa misija bila je
ista tijekom proteklih 2000 godina. Iskreno govoreci, ono S$to Zeli
danasnja kultura, Zeljela je i kultura prvoga stoljeca. Nasa je poruka
evandelje Isusa Krista, a nasa misija hrabro i jasno propovijedati tu
poruku, bez obzira Zeli li ju svijet cuti ili ne, jer ona je upravo ono $to
im treba.

Premda stvari tako stoje, jo$ uvijek nas frustrira ¢injenica da Zivimo u
kulturi kojoj propovijedanje dosaduje i koju vrijedaju moralni apsoluti
Svetoga pisma. Prema tome, pitanje glasi: »Kako cemo evangelizirati
kulturu koja se tako agresivno suprotstavilja Bogu i njegovoj Rijeci?
Trebamo li promijeniti taktiku? Trebamo li smisliti neki novi plan?«



Sto je spasenje?

Kako bismo odgovorili na ta pitanja, sagledajmo S$to je to
evangelizacija. Bilo bi dobro podsjetiti se Sto spasenje obuhvaca.
Vjerujem kako u sljedecem stihu moZzemo jasno vidjeti ¢in spasenja:

Nitko ne moZe doc¢i k meni ako ga ne privuce Otac koji me
posla, i ja ¢u ga uskrisiti u posljednji dan (Ivan 6,44, naglasak
naknadno dodan).

Isus je jasno rekao: »nitko ne moze doc¢i k meni ...« Ovo je sasvim
iskljuc¢iva izjava. Drugim rijecima, nitko nije sposoban da se spasi.
Nijedno ljudsko bi¢e ne moze odabrati Boga, traziti Boga ili doc¢i ka
Bogu! Poput mnogih drugih Kristovih izjava, ova izjava otkriva
beznade i potpunu nesposobnost svake osobe koja dolazi do spasenja.
Nitko nema silu da pristupi Kristu. Nitko nema nade da ce se ikada
spasiti ukoliko se Bog Otac ne uplete.

Sto je Isus htio reéi izjavom da nitko ne moze do¢i k Njemu? Kratak
pregled nekoliko odlomaka otkriva beznadnu i nemogucu situaciju
svakoga covjeka izvan Bozjega spasenja. Drugim rijeCima, svaki je
nevjernik posve bespomocan, nesposoban i beznadan s obzirom na
spasenje. Ivan nam kaze da se nevjernici doslovno nalaze u stisku
njihova oca, Sotone:

...sav svijet (je) u vlasti Zloga (1. Iv 5,19; usp. Iv 8,43-44).

Biblija jasno opisuje sve nevjernike kao one koji su zarobljeni u svojim
grijesima i odani iskljuc¢ivo sebi samima. Sotona ima svijet nevjernika
u svome smrtonosnom stisku. Nevjernici su pobunjenici koji vole tamu
Sotonina teritorija. Nema svjetla koje bi razotkrilo njihove grijehe,
stoga su privremeno sposobni izbje¢i BoZjem autoritetu prkose¢i mu u
svojoj nepravednosti. Zapravo, gore navedeni stih prikazuje Sotonu
kako drzi nevjernike na svome krilu i doji ih kao $to majka hrani svoju
djecu. Koliko god to bizarno i izopaceno zvuci, to je tocan prikaz
situacije u kojoj se nalaze svi nevjernici. Nevjernici su bespomoc¢no
ujedinjeni sa svojim ocem Sotonom u podrucju smrti, gnjeva i tame.

Kako bi stvari bile jo§ gore, Pavao nam kaZe da je svaki nevjernik
duhovno mrtav, tako da ne moze razumjeti duhovnu istinu.

I vas koji ste bili mrtvi zbog svojih prekrsaja i grijeha u kojima
ste neko¢ Zivjeli prema Eonu ovoga svijeta, prema gospodaru



zracnog kraljevstva - duhu koji je sada na djelu medu
nevjernicima (Ef 2,1-2, naglasak naknadno dodan).

Prije spasenja, svaki se covjek nalazi pod sotonskim utjecajem i
vodstvom. GreSnike bismo najbolje mogli opisati kao »hodajuce
mrtvace«. Oni se nisu u stanju odazvati na spasonosnu Istinu. Ocita
istina o mrtvacu je ta S$to on ne reagira ni na kakve podrazaje. Na
pogrebu ljudi placu nad mrtvima, pricaju im, pokusavaju ih drzati i
dodirnuti, ali mrtvac se ne odaziva. Tako je i s nevjernicima. Oni se ne
odazivaju na bilo kakve duhovne podrazaje. Svakako, nevjernici su
fizicki zivi. Premda mogu hodati, govoriti, raditi, Zeniti se i udavati,
odgajati djecu i uzivati u Zivotu, jo§ uvijek se ne mogu odazvati na
duhovnu istinu. Duhovno su hladni, mrtvi i bezivotni leSevi. Nevjernici
su poput zombija koji ne razmis$ljaju te bezumno slijede »gospodara
zracnoga kraljevstva«.

Nevjernikov um je zarobljenik grijeha. Nema istinske slobode za
neobracenoga. Sposoban je samo za jedno: grijeSiti. Sagledajte Bozju
procjenu citava Covjecanstva prije potopa:

Vidje Jahve kako je covjekova pokvarenost na zemlji velika i
kako je svaka pomisao u njegovoj pameti uvijek samo zloca
(Post 6,5).

Sada usporedite Bozju procjenu nakon $to je uz pomoc¢ potopa uklonio
sve buntovnike sa lica zemlje:

... misli ¢ovjekova srca zle (su) od njegove mladosti (Post 8,21
Djak.).
Situacija je ista nakon potopa kao §to je bila prije potopa. Covjek je
krajnje greSan. Nevjernik je toliko duhovno mrtav da je svaka pomisao
njegova bic¢a greSna. On je zarobljeni rob, koji nije sposoban ni
razmis$ljati, ni govoriti ni Zivjeti prema volji Onoga koji ga je stvorio.

Iz toga su razloga takozvana »dobra« djela nevjernika jo$ uvijek grijeh.
Covjekov problem je unutarnje naravi. Njegovi motivi nisu usmjereni
ka Stovanju Boga. Naprotiv, covjeka motivira isklju¢ivo njegova
sebi¢nost. Dakle, $to god da nevjernik ucini, iako naizgled »dobro« (tj.
velikodu$nost, pomaganje drugima, odlazenje u crkvu itd.), jo§ uvijek
je motivirano zlim mislima. Prema tome, dobra djela nevjernika jo$
uvijek su posve greSna:

...sva pravda nasa (je) ko haljine okaljane (Iz 64,6).



Nijedan nevjernik nije u stanju uciniti bilo Sto dobro. Njegova dobra
djela motivira sebi¢no i oholo srce.

Nadalje, nevjernici nemaju nikakve nade da ¢e razumjeti duhovnu
istinu:

Zemaljski ¢ovjek ne prima ono $to dolazi od Duha BozZjega, jer
je to za nj ludost. On to ne moZe ni upoznati, jer se to mora uz
pomo¢ Duha prosudivati (1. Korin¢anima 2,14).

Nevjernici imaju mrtve umove koji su neosjetljivi na Istinu. Zbog toga
im duhovna istina, pa ¢ak i Radosna vijest o Bozjem oproStenju, nije
prihvatljiva. Iz tog razloga ne moZemo nevjernike uvjeravanjem
odvesti u nebo. Ne mozemo pronaci zajednicko tlo s mrtvom i
neosjetljivom Sotoninom djecom. Mrtvi, zamraceni i beskorisni umovi
ne mogu cijeniti, pa ¢ak ni razumjeti bogatstva koja nalazimo u BozZjoj
rijeci. Nevjernikov je um beskoristan.

LoSa vijest postaje joS gorom. Pavao nam kaze da su nevjernici po
svojoj naravi BoZji neprijatelji.

Jer ako smo izmireni s Bogom smrc¢u njegova Sina dok smo jo$
bili neprijatelji, mnogo ¢emo se sigurnije, ve¢ izmireni, spasiti
njegovim zivotom? (Rim 5,10, naglasak naknadno dodan)

Nevjernik nije samo ravnoduSan prema Bogu, nego ga i prezire.
Upravo se zato spasenje naziva pomirenjem (Rim 5,11; 2. Kor 5,18),
jer donosi mir izmedu Boga i njegovih neprijatelja (Rim 5,1; Kol 1,20).

Dobar sazetak covjekova ocajnog stanja nalazimo u Rimljanima 3,10-
18:

Nema pravedna ni samo jednoga; nema razumna, nema nikoga
koji trazi Boga. Svi su zastranili, zajedno se pokvarili. Nema ni
jednoga jedinoga koji ¢ini dobro. Njihovo je grlo otvoren grob,
jezicima svojim varaju, zmijski je otrov za njihovim usnama.
Usta su im puna kleveta i gorcine. Noge su im brze na
prolijevanje krvi; ruSevine s bijedom na njihovim su putovima;
put mira nisu priznali, nema straha Bozjega pred njihovim
oc¢ima.

Svaki se nevjernik rada u grijehu, duhovno je mrtav, rob je grijeha,
sluzi Sotoni, Zivi u tami, nije u stanju odazvati se na duhovne stvari,
ne moze razumjeti duhovne stvari, mrzi Boga, voli grijeh i nema



nikakve nade. Apostol Pavao je to rekao na sljede¢i nacin: Svaki je
nevjernik »...bez Krista ... bez nade i bez Boga u ovom svijetu« (Ef
2,12).

Kada uistinu shvatimo gornje stihove, Zelimo zavapiti poput Isusovih
ucenika u Mateju 19,25:

»Tko se onda moze spasiti?«
Odgovor nalazimo u narednom stihu:

Isus ih pogleda pa im rece: »Ljudima je nemoguce, ali je Bogu
sve moguce.«

Konacno vidimo tracak nade! To je radosna vijest spasenja. Ono S$to je
bespomoc¢no, beznadno i nemoguce covjeku, moguce je Bogu kroz
zivot, smrt i uskrsnuce Krista Isusa. To je nada spasenja kroz BozZju
milost.

Svakako, vazno pitanje glasi: »Kako Bog omogucuje spasenje’«
Odgovor na to pitanje pomoc¢i ¢e nam prilikom razvijanja strategije
evangelizacije.

Odgovor nalazimo u Kristovim rijecima:

Nitko ne moze doc¢i k meni ako ga ne privuce Otac koji me
posla (Ivan 6,44, naglasak naknadno dodan).

Covjek se ne moze sam spasiti, ali Bog to moze uciniti! Bog je taj koji
gre$nika privlaci Kristu. To je nacin na koji se to postize. Ne postoji
nijedan drugi nacin. Spasenje je u potpunosti ovisno o Bogu.

Ovaj izraz »privuci« je zanimljiv. Ponekad zamisSljamo da Bog priviaci
gre$Snika sebi na isti nac¢in na koji bismo mi primamili gladnoga
¢ovjeka da dode s hladne ulice i uziva u slasnom objedu u toplom
domu. To bismo ucinili tako $to bismo tanjur s toplom, slasnom
hranom drzali ispred njega i tjerali zrak prema njemu kako bi miris
slasnoga jela namamio gladnoga c¢ovjeka u kucu. Na taj nacin, gladan
bi Covjek bio privucen s hladnoce u toplu kuc¢u kako bi uzivao u
slasnome objedu.

Je 1i to pravilno razumijevanje nacina na koji Bog privlac¢i greSnika u
svoje Kraljevstvo? Stoji li Bog na vratima svojega Kraljevstva s toplim
tanjurom slasnoga spasenja, tjeraju¢i miris prema nevjernikovim



nozdrvama? Stoji li Bog na vratima Kraljevstva nadajuci se da ce
uspjeti namamiti greSnika u nebo pomoc¢u zamamna mirisa? Neki ljudi
imaju nesto drukciju verziju u kojoj Bog stoji pred vratima gre$nikova
srca i kuca, a svo se to vrijeme nastavlja nadati da ¢e ga greSnik pustiti
unutra. Takva glediSta smatram covjekocentricnim glediStima o
spasenju, glediStima koja izvréu biblijsko objasnjenje Bozje jedinstvene
i samotne uloge u spasenju.

Prema tome, naSa je duznost definirati izraz »privuci« na biblijski
nacin, kako bismo razumjeli rije¢i naSega Gospodina u Ivanu 6,44.
»Privuci« je prijevod grcke rije¢i helko. Pogledajmo svaku biblijsku
upotrebu ovog izraza kako bismo razumjeli njegovo pravilno znacenje.

Prvo mjesto gdje Isus koristi isti izraz na nacin slican onomu u Ivanu
0,44 nalazimoulv 12,32 :

A ja, kad budem podignut sa zemlje, sve ¢u ljude privuci k sebi
(naglasak naknadno dodan).

Ovdje Isus kaze da ¢e njegovo raspece i uskrsnuc¢e omoguciti spasenje.
Kroz taj ¢in Krist ¢e »privuci« nevjernike sebi. To je slikovit i vrijedan
stih, ali nam zapravo ne pomaze u razumijevanju rijeci helko.

Sljedeci helko koristi se u Ivanu 18,10:

Tada Petar izvuce mac koji je imao sa sobom te udari slugu
velikoga svecCenika i1 odsijeCce mu desno uho (naglasak
naknadno dodan).

Ovdje Ivan Kkoristi taj izraz kako bi opisao Petrovo izvlacenje maca iz
korica. Ovaj glagol opisuje Petra kako izvlaci jedan nezivi predmet za
njegovu vlastitu upotrebu. Naravno, ma¢ nema svoje vlastite volje i
jednostavno se koristi prema volji svojega vlasnika.

Ivan rije¢ helko ponovno koristi u jo$ dva stiha koji, u sustini, opisuju
isti ¢in:

»Bacite mreze na desnu stranu ladice i nadi cetel« rece im.
BaciSe je, dakle, i ve¢ je nisu mogli izvuci zbog mnostva riba
(Ivan 21,6, naglasak naknadno dodan).

Uspe se u ladicu Simun Petar te izvuce na kopno mrezu krcatu:
sto pedeset i tri velike ribe. Iako ih je bilo toliko mnogo, mreza
se nije istrgala (Ivan 21,11, naglasak naknadno dodan).



U ovim stihovima vidimo razvoj misli. Petar i apostoli vukli su zZiva
bic¢a (tj. ribu) na obalu. U ovim stihovima, helko se koristi za djelo
prisiljavanja zivih bica da ucine neSto protiv svoje volje. Te ribe
sigurno nisu svojevoljno sudjelovale u tome!

Zapazite da u gore navedenim slucajevima isti autor koristi taj izraz
pet puta, a u tri slucaja je znacenje izraza jasno. Ivanova upotreba
rije¢i helko u 18,101 21,6. 11 jasno pokazuje njegovo razumijevanje i
namjeru pri upotrebi tog izraza. Na osnovu toga, potpuno smo sigurni
u vezi Ivanove namjere kada je isti izraz, helko, upotrijebio u 6,44 i
12,32.

Medutim, nastavimo s na$im proucavanjem ovog izraza. Ostavit ¢emo
Ivanovo Evandelje, te sagledati Lukin povijesni zapis o ranoj crkvi.
Luka rije¢ helko koristi kako bi opisao jedan dogadaj u Djelima 16,19:

Kad opaziSe njezini gospodari da im propade nada u zaradu,
zgrabiSe Pavla i Silu te ih odvukose na trg pred poglavare
gradske (naglasak naknadno dodan).

Ljudi koji su odvukli Pavla i Silu na trg izrazito su se ljutili na njih.
Pavao je istjerao demona iz jedne ropkinje. Ta ropkinja je, uz pomoc¢
demonske sile, imala sposobnost predvidanja buduc¢nosti. Njezini su
vlasnici koristili tu opsjednutu djevojku kako bi zaradili novca. Kada je
Pavao istjerao demona iz nje, zajedno s demonom otiSla je i njihova
nada u zaradu! Radi toga su ljutito vukli (helkusan, od helko) Pavla i
Silu na trg kako bi ih iSibali i utamnicili. Dakle, jasno je da su Pavao i
Sila bili odvuceni protiv njihove slobodne volje.

Luka ponovno koristi helko u Djelima 21,30:

Uskomesa se sav grad i nastade strka naroda, te uhvatiSe Pavla,
izvukose ga izvan hrama pa odmah zatvoriSe vrata (naglasak
naknadno dodan).

U ovom odlomku, zidovski su vode nahuskali buntovno mnos$tvo
protiv Pavla. Ponovno vidimo kako Pavao nije bio voljan sudjelovati u
naumu toga mnostva.

Prema tome, vidimo da je Lukina upotreba glagola helko slicna
Ivanovoj, pa ¢ak i agresivnija: govori o odvlacenju osobe protiv njezine
volje.

Usporedimo sada njihovu upotrebu s Jakovljevom upotrebom te rijeci
u Jakovu 2,6:



A vi ste prezreli siromaha! Zar vas upravo bogatasi ne tlace i ne
vuku na sudove? (naglasak naknadno dodan)

Kao $to smo vidjeli, Jakovljeva upotreba rijeci helko dosljedna je
Ivanovoj i Lukinoj upotrebi. Siromah sigurno nije sretan $to ga vuku
na sud. Zapravo, Jakov to osuduje i naziva okrutnim.

Dakle, svaka jasna upotreba rije¢i helko odnosi se na odvlacenje
nekoga ili necega protiv vlastite volje.

Stovise, leksicka definicija rijeci helko glasi: »vudi, privlaciti, prinuditi
ili privuéi pomocu moralne snage«.'' Ova definicija svakako je
povezana s upotrebom rijec¢i helko u gore navedenim stihovima. Tri
novozavjetna autora, Ivan, Luka i Jakov, koriste isti izraz, helko, kako
bi opisali u osnovi istu vrstu djelovanja: odvlacenje ili izvlacenje
predmeta, zivotinje ili osobe protiv njene volje (s tim da mac, kao
neziva stvar, nije imao nikakvu osobnu volju). Trebali bismo isto tako
imati na umu da ni u kontekstu Ivana 6,44, ni u kontekstu 12,32 nista
ne ide protiv ovoga razumijevanja tog izraza.

Prema tome, uzmemo li ga unutar ranije objasSnjenog biblijskog
konteksta (tj. nevjernikovo mrtvo duhovno stanje), uvjeren sam da je
ocigledno znacenje rijeci helko u Ivanu 18,10; 21,6. 11; Djelima 16,19;
21,30 i Jakovu 2,6 odgovara znacenju istog izraza u Ivanu 6,44 i
12,32. Mozda bi tocniji prijevod Ivana 6,44 glasio:

Nitko ne dolazi k meni ukoliko ga Otac koji me posla ne dovuce
protiv njegove volje.

Zelim redi sljedece: Nevjernik boravi u Sotoninom krilu u kraljevstvu
tame. Duhovno je mrtav. Ne moze se odazvati na duhovnu istinu niti
je razumjeti. Prezire Boga i voli svoj grijeh. Zbog duhovnog stanja
ovoga covjeka, s njime nema nikakva raspravljanja. Zapravo, on ce
samo potiskivati istinu o Bogu u svojoj vlastitoj greSnosti (Rimljanima
1,18).

Dakle, Bog ne stoji ispred kraljevstva tame pokuSavajuci uvjeriti
gre$nika da ga napusti. To se, naravno, nikada ne bi dogodilo. Umjesto
toga, Bog pomocu sile svoje Rijeci, ulazi pravo u Sotonino kraljevstvo i
otima greSnika sa Sotonina krila protiv njegove volje! Vidimo Boga
kako vuce greSnika, koji se baca i viCe, izvan njegova mracnog

' Abbott-Smith: Manual Greek Lexicon of the New Testament, str. 146. Vidi
takoder A. T. Robertson: Word Pictures in the New Testament, svezak V., str. 109.



boravista i postavlja ga u divno svjetlo njegova Sina Isusa Krista.
Nakon Sto se greSnik jednom nade na sigurnom, u toj novoj sferi
svjetla, biva preporoden: daje mu se novi Zivot, nove Zelje i nove
sposobnosti. Postavlja ga se u Krista, daje mu se Duh Sveti i svaki
duhovni dar koji ¢e mu trebati. Tamo zivi u miru, svetosti i
zajedniStvu s Bogom i svetima. Nakon Sto Bozje dijete dobije
sposobnost da jasno vidi (tj. pravilno razmislja), tada vapi Bogu za
oproStenje koje mu je ocajnicki potrebno. Svakako, Bog je vec
odgovorio na tu molitvu!

Po svojoj naravi, nevjernik pripada Sotoni, ali Bog, na temelju Kristova
djela, prevraca to prokletstvo i nevjerniku daje novu narav! To je u
potpunosti neprirodan ¢in - taj je ¢in natprirodan!

Ipak, taj predivan dar nikada ne bi mogao biti njegov ukoliko Bog ne
bi izvrsio invaziju na Sotonino podrucje i izbavio svojega neprijatelja.
To je prikaz Bozje ljubavi prema njegovim neprijateljima! Gre$nik voli
svoj grijeh i tminu koja skriva njegove grijehe. On ne Zeli da mu svjetlo
Bozje rijeci ili Bozji autoritet pokvari zabavu! Evangelizacija je, stoga,
akcija spaSavanja. GreSnik nikada ne bi odabrao Boga. Radi toga, Bog
mora izabrati njega. To je vojna akcija na duhovnoj razini. Sotona drzi
Bozjeg izabranika kao taoca, a Bog Sotoni oduzima ono $to mu po
pravu pripada!

Zamislite ratnoga zarobljenika kojega su neprijatelji zarobili, a potom
mu isprali mozak. Tijekom godina, poc¢ne mu se svidati okolina, pa ¢ak
i njegovi otmicari. Jednoga dana, dolaze njegovi suborci kako bi ga
odveli ku¢i. Kada ugleda svoje prijatelje, pocinje pucati na njih i
odbijati njihovu pomo¢. Cinjenica da su mu isprali mozak sprecava ga
da jasno shvati situaciju. On se zapravo opire onima koji mu zZele
iskazati dobrotu i zastititi ga! Moraju ga oteti protiv njegove volje i
ponovno uvjezbati njegov um kako bi mogao jasno razmisljati. To je
slicno spasenju.

Biblija nam kaZe da spasenje pocinje i zavrSava s Bogom. Krist je i
Zacetnik i DovrSitelj naSe vjere (Heb 12,2). Kada bi Bog samo vabio
gre$nike da izidu iz svojega podrucja tame, onda bi greSnik mogao
zahvaliti samome sebi $to je imao mudrosti i smotrenosti odazvati se
na Bozji poziv. Medutim, greSnik Zivi u neznanju i ne moze se
odazvati. Stoga, Bog ulazi i spaSava ga iz njegova podrucja smrti.
Poradi toga, greSnik se nema razloga hvaliti. Spasen je iskljucivo
Bozjom silom i milosrdem. Gres$nik nikada ne bi svojom voljom
napustio kraljevstvo tame. Mora biti izbavljen!



Bog sav posao oko spasenja ¢ini sam kako bi jedino on primio zasluge.
Bog spasava gres$nika za svoju vlastitu slavu. Bog ne ostavlja nikakve
sumnje o tome tko zasluzuje hvalu i ¢ast za spasenje. U Efezanima 2,8-
9 Pavao kaze:

Da, miloscu ste spaSeni - po vjeri. To ne dolazi od vas; to je dar
Bozji! To ne dolazi od djela, da se tko ne bi hvalisao.

Mi se ne mozemo hvaliti nama samima, jer nemamo nikakva udjela u
tom BoZjem nadnaravnom djelu. Jedino Bog zasluzuje slavu, zato S$to
jedino on spaSava greSnika! Nijedan spaSeni greSnik nikada nece reci:
»Hvala menil« Svi otkupljeni kli¢u: »Hvala Bogu!« Trebamo razumjeti
spasenje onakvim kakvo ono jest: kao duhovnu oslobodilacku misiju
izdanu od najviSega zapovjednog vrha. Bog je taj koji svime upravlja i
sve obavlja.



Vjernikova uloga u evangelizaciji

U svjetlu toga, kakav savjet mozemo ponuditi Bogu? Sto bi covjek
uopce mogao uciniti kako bi pomogao Bogu po pitanju spasenja? Jesu
li nasa mudrost, ideali, savjeti itd. imalo korisni Stvoritelju i Spasitelju
u duhovnoj borbi oko spasenja? Naravno da nisu.

Prema tome, kako bi evangelizacija bila uspje$Sna, ona mora poceti i
zavrsiti s Bogom. Moramo je obavljati uz pomo¢ BoZje snage, njegova
blagoslova, njegovih metoda i njegovih sredstava. Moramo razumjeti
nasu ulogu u evangelizaciji. NaSa uloga postat ¢e nam jasna kada
razumijemo Bogom odredeno sredstvo spasenja.

Bog je odredio da se evangelizacija izvrS$i propovijedanjem Radosne
vijesti koju nalazimo u Bibliji. U Rimljanima 1,16 Pavao kaze:

Uistinu, ja se ne stidim Evandelja, jer je ono sila BoZja za
spasenje svakomu vjerniku, kako u prvom redu, Zidovu, tako
Grku (naglasak naknadno dodan).

Jasno, pazljivo objasnjenje spasenja je sredstvo koje Bog koristi kako bi
preobrazio greSnika. Bog koristi navijeStanje svoje Rijec¢i kako bi dao
Zivot mrtvima, nadu beznadnima, vjeru bezvjercima, svetost
neposvecenima, te kako bi dao mir svojim neprijateljima. Pavao je
naglasio tu istinu u Rimljanima 10,13-14:

Jer »Tko god zazove ime Gospodnje, spasit Ce se.« Ali kako ce
zazivati onoga u koga nisu vjerovali? Kako li ¢e vjerovati u
onoga za koga nisu culi? Kako li ¢e c¢uti bez propovjednika?
(naglasak naknadno dodan)

Ovo je sredstvo koje je Bog odredio za evangelizaciju: propovijedanje.
Odnosno, jasno i potpuno navijeStanje Istine spasenja greSnicima
jedini je nacin na koji ¢e oni povjerovati u Krista Isusa. NavijeStanje
radosne vijesti o oproStenju nas je udio u evangelizaciji. Bog je odlucio
da ¢e koristiti nas u tome duhovnom pothvatu. Dakle, moramo biti
pazljivi kako bismo to ¢inili na njegov nacin.

Isto je rekao i Isus prije nego Sto je uzisao na nebo. Poslao je svoje
ucenike u svijet kako bi ucinili druge ucenicima. Kako su to trebali
¢initi? Razmotrite Mateja 28,19-20:

Idite dakle i ucinite ucenicima sve narode, krstec¢i ih u ime Oca
i Sina i Duha Svetoga, uceci ih da drze sve S§to sam vam



zapovjedio. I evo, ja sam s vama u sve dane do svrSetka svijeta
(Knezevi¢; naglasak naknadno dodan).

Evangelizacija je postupak kojim se ljudi ¢ine ucenicima. Isus je rekao
da se to ¢ini uCenjem drugih o Kristu i onomu S$to je on rekao. Kada
propovijedamo, pouc¢avamo i objasnjavamo Istinu o BoZjemu spasenju
izgubljenu svijetu, Bog nas koristi za zadobivanje izgubljenih! Zar nas
onda c¢udi Sto je Pavao u Rimljanima 10,15 napisao:

Kako su krasne ... noge onih koji nose Radosnu vijest!

Pretpostavljam da bi netko mogao reci: »Da, da, ali, ovo je svijet MTV-
a. Postmodernisticka kultura je vizualna. Ona trazi informacije u
obliku zvuc¢nih bajtova. Moramo im pruziti minutu informacije tu i
minutu informacije tamo. Ljudi nee mirno sjediti i sluSati
propovijedanje. Nece sluSati. Danas je nemoguce dovoljno dugo
zadrzati paznju koju propovijedanje zahtijeva. Gledanje televizije
proizvelo je narastaj kaSastih umova. Jednostavno nisu navikli na
propovijedanje. Monolozi nikada nec¢e zaokupiti paznju X generacije.
Oni zele iskustvo. Traze neSto Sto Ce obuzeti sva njihova osjetila.
Prema tome, trebali bismo preoblikovati svoju poruku ili metode
evangelizacije kako bismo je prilagodili ovoj kulturi. Iskreno govoredi,
staromodno propovijedanje jednostavno nema utjecaja na danas$nju
kulturu.«

Kako bismo biblijski odgovorili na ove komentare? Sigurno, Biblija
nam kaze da nikada ne smijemo dopustiti kulturi da izvrs$i utjecaj na
nasSu poruku ili metodu. Dakle, jednostavno ¢emo odgovoriti: »Ne,
Crkva nece prilagoditi svoju poruku niti svoje metode ovoj kulturi.«

Dopustite mi da vam ilustriram S$to Zelim reci. Uzivam gledati borbe
Mirka Filipovica. On je nevjerojatan. Jasno se sje¢am njegove borbe
protiv jednog americkog crnca. Taj je Amerikanac bio ogroman. Cinio
se kao jedna velika miSi¢cna masa. Izgledalo je kao da nema vrata -
samo velika glava stavljena na ramena moc¢nih misica! Bio je tako velik
da je Filipovi¢ prema njemu izgledao kao patuljak. Mislio sam da
Filipovi¢ nema nikakve Sanse za pobjedu. Medutim, samo nekoliko
sekundi nakon pocetka, Filipovi¢ je svojega protivnika udario u bok.
Isprva se ¢inilo da mu to nije zasmetalo. Ipak, nakon nekoliko sekundi
pao je na koljena, a potom na sve cetiri. Filipovi¢ ga je pobijedio u
samo nekoliko sekundi. Udarac u bok pokazao se kobnim za
Filipovi¢eva protivnika.



Mislim da mi ponekad mislimo kako je nova kultura, novi svjetonazor,
21. stolje¢e iznenadilo Boga i uhvatilo ga nespremna. Kao da je
postmodernizam nekako udario Boga tako da se on zateturao po nebu,
pao na sve Cetiri, pogledao na nas i slijezuc¢i ramenima rekao: »Nemam
odgovora - pokusajte sada vil«

Nista nije dalje od istine! Kada je Bog napisao Bibliju (pa cak i prije
nego $to je napisao Bibliju), znao je za postmodernisticku misao. On
zna svrsetak od pocetka (Iz 46,10). Bog nije iznenaden. On ne samo da
je znao za 21. stoljece, nego je iS¢ekivao postmodernizam i pripremio
nas za njega. Pavao je to objasnio Timoteju:

Propovijedaj Rijec, uporan budi - bilo to zgodno ili nezgodno -
uvjeravaj, prijeti, zapovijedaj sa svom strpljivosc¢u i poukom.
Jer do¢i ¢e vrijeme kad ljudi nece podnositi zdrava nauka,
nego Ce sebi po vlastitim pozudama nagomilavati ucitelje kako
im godi uSima (2. Timoteju 4,2-3 D/F, naglasak naknadno
dodan).

Siguran sam da ¢emo se svi sloziti kako danasnji svijet nije ni mjesto ni
vrijeme za propovijedanje. U tome vam se necu usprotiviti. Razumijem
da ova kultura nije prijemciva za propovijedanje. To je jasna poruka
koju izlazu promicatelji postmodernistickoga pokreta. Doug Paigitt,
pastor i zagovornik novonastaloga crkvenog pokreta u Sjedinjenim
Americkim Drzavama kaze: »Propovijedanje je slomljeno.« Zapravo,
tvrdi da je »propovijedanje ugnjetavacki, nezdrav i nasilan ¢in.« Prema
postmodernizmu, 21. stoljeCe nije vrijeme za propovijedanje.
Medutim, Bog kaze da trebamo propovijedati »bilo to zgodno ili
nezgodno«. Postmodernisti Zele misterij, a ne odgovore; price, a ne
propovijedi; duhovno iskustvo, a ne Bozji autoritet. Njihove ih »usi
golicaju«. Medutim, nasa je misija jasna: Moramo »propovijedati Rijec¢
...sa svom strpljivoscu i poukom« NaSe propovijedanje mora biti
jasno, pazljivo, potpuno i strpljivo iznijeto.

Molim vas, nemojte misliti kako moj dogmatski pristup propovijedanju
potjece od nerazumijevanja kulture. Uistinu je shva¢am! Slazem se da
danas nije ni vrijeme ni mjesto za propovijedanje. Medutim, Zelim reci
da moramo prestati dopustati kulturi da nas vodi i trebamo poceti
slusati nasSega suverenog Gospodina.

Dvadeset prvo stoljeCe nije Bogu uputilo snazan udarac. Bog nije pao
na koljena pokuSavaju¢i do¢i do zraka! Bog je suveren. On svime
upravljal Metoda evangelizacije koju je on odredio jedini je uspjeSan
nacin, i to zato Sto je jednostavno njegov nacin.



Bozja poruka spasenja je Biblija, a njegovo odabrano sredstvo je
propovijedanje. Oboje je uvijek bilo relevantno i uvijek ¢e biti
relevantno. Stvoritelj sigurno zna kako ¢e spasiti svoja stvorenjal!

Nadalje, Bog oduvijek zna da je propovijedanje Istine o Kristu veoma
luda, naivna i uvredljiva metoda komunikacije u o¢ima svijeta:

Bez sumnje, govor o krizu ludost je za one koji propadaju, a za
nas koji se spasavamo sila je BoZja, jer stoji pisano: »Unistit ¢u
mudrost mudrih i uc¢init ¢u ispraznom umnost umnih.« Gdje je
mudrac? Gdje je knjizevnik? Gdje li je istraziva¢ ovoga svijeta?
Zar nije Bog ucinio ludom mudrost svijeta? Bududi da svijet
svojom mudros$¢u nije upoznao Boga u Bozjoj mudrosti, odluci
Bog one koji vjeruju spasiti ludoscu propovijedanja. 1 dok
Zidovi zahtijevaju znakove, a Grci traze mudrost, mi
propovijedamo Krista razapetoga, sablazan za Zidove, ludost za
pogane, a za pozvane - i Zidove i Grke - Krista, Bozju silu i
Bozju mudrost, jer je Bozja ludost mudrija od ljudi, i BozZja
slabost jaca od ljudi. Promatrajte, braco, sebe koji ste pozvani!
Nema vas mnogo na ljudsku mudrih, ni mnogo moc¢nih, ni
mnogo plemenitih. Naprotiv, $to je /ludo u ocima svijeta, izabra
Boga da posrami mudre; $to je slabo u o¢ima svijeta, izabra Bog
da posrami jake; $to je neplemenito i prezira vrijedno u o¢ima
svijeta - i ¢ak ono Cega nema - izabra Bog da uniSti ono $to
jest, da se ni jedan covjek ne moze ponositi pred Bogom. Po
njemu ste vi u Kristu Isusu, koji nam postade mudrost od Boga,
pravednost, posvecenje i otkupljenje, da bude kako je pisano:
»Tko se ponosi, neka se u Gospodinu ponosik (1. Korin¢anima
1,18-31, naglasak naknadno dodan)

Ono $to je u oc¢ima svijeta ludost zapravo je sila zivoga Boga! Bog je
odlucio upotrijebiti poruku i metodu koja je uvredljiva, glupa, luda i
nemocna u oc¢ima svijeta kako bi uc¢inio ¢udo - spasenje:

...odluci Bog one koji vjeruju spasiti ludoscu propovijedanja ...
(s. 21)

Pavao je rekao da svijet (i Zidovi i pogani) trazi znakove ili zemaljsku
mudrost. Njegova kultura je poput naSe ceznula za cudima,
misterijima ili zemaljskom filozofijom. Bozja je volja da naSa poruka i
metoda evangelizacije ne budu skrojeni prema svjetovnim Zeljama,
nego prema nebeskoj zapovijedi. Prema tome, iako je svijet Zelio nesto



drugo, a ne propovijedanje, Pavao je propovijedao Krista razapetoga,
Kkoji je bio sablazan za Zidove i ludost za pogane.

Nasa je uloga u evangelizaciji ostala ista: Propovijedati Radosnu vijest
izgubljenim greSnicima naSega svijeta.



BoZja namjera u propovijedanju

Bog ima odredenu namjeru u tome $to koristi nesto $to se ¢ini ludim,
slabim, neplemenitim i prijezira vrijednim kako bi spasio gres$nike.
Razlog je taj Sto Zeli posramiti ponosne, mudre i snazne. Zasto? Zato
$to sva slava, Stovanje i ¢ast pripadaju Bogu i samo njemu. Bog ne Zeli
da itko kaze: »Hvala meni - tako sam sretan $to sam bio dovoljno
pametan da razumijem evandelje i slijedim Krista.« Ne, Bog Zeli da
svakome greSniku bude jasno kako bi mu, bez BozZje intervencije, bilo
jednostavno nemoguce spasiti se. Bog se kroz »ludu« poruku i metodu
proslavlja time $to jasno pokazuje da spasenje dolazi u potpunosti po
njemu, radi njega i kroz njega (Rim 11,36)!

Podsjetit ¢u vas na jedan dogadaj koji se odvio prije nekoliko tisuca
godina. Mojsije je vodio Izraelce u Obecanu zemlju. Kada su se
priblizili Kanaanu, Mojsije je poslao uhode da razvide zemlju.
Dvanaest uhoda donijelo je svoje izvjeStaje. Deset uhoda reklo je da je
Obecana zemlja upravo onakva kakvu im je Bog opisao - zemlja obilja.
Ipak, nastavili su objasnjavati kako su tamos$nji ljudi odviSe snazni i
kako ih Izraelci nikada ne¢e mod¢i svladati. S druge strane, dvije su
uhode, JoSua i Kaleb, rekli da je Bog vjeran i pouzdan i da ¢e ih
izbaviti iz ruku njihovih neprijatelja, unatoc njihovoj snazi. Nazalost, u
svome su buntovniStvu Izraelci poslu$ali nepovoljan izvjestaj
desetorice uhoda. Radi toga je Bog natjerao Izraelce da lutaju
pustinjom cetrdeset godina, sve dok nije izumro cijeli taj narastaj
(izuzev JoSue i Kaleba). Zbog njihove pobune, Bog je dopustio da cijeli
nara$taj umre prije nego $to im je dopustio ulazak u Obecanu zemlju.
12

Nakon Mojsijeve smrti, JoSua je preuzeo vodstvo nad Izraelom.
Konacno, nakon S$to su buntovnici pomrli, Bog je dopustio Izraelu
ulazak u Obec¢anu zemlju. Kakva li divna vremena za Izrael! Imali su i
jedinstven ulazak. Bog je odijelio rijeku Jordan kako bi pustio svome
narodu da ude u zemlju koju je obecao njihovim precima. Medutim,
nisu proveli mnogo vremena u Zemlji, a ve¢ su se susreli sa svojom
prvom vecom preprekom: Jerihonom. Jerihon je sluzio kao ispit
pouzdanja Izraelaca u Jahvu. Jerihon je bio gotovo neosvojiv. Taj grad
okruzen zidinama predstavljao je teSko osvojivu utvrdu za visoko
obucenu vojsku s razli¢itim oruzjima pri ruci. Medutim, za skupinu
lutajuc¢ih Zidova bez ikakva vojnog iskustva, bez oruzja i bez plana,
osvajanje Jerihona bilo je jednostavno nemoguce!

12 Ovaj zapis nalazimo u Brojevima 13-14.



Sto ¢e uciniti? Kako ¢e Izrael svladati takvu nemogucu prepreku? Ipak,
Bog je imao plan. Rekao je JoSui kako ¢e svladati Jerihon: tako Sto ce
hodati oko njegovih zidina, puhati u trube i vikati. Kakav plan! Svi mi
znamo, kao S§to su i JoSua i Izraelci znali, da gradovi omedeni
bedemima ne padaju kada ljudi oko njih stupaju, pusu u trube i vicu.
Kakve li ludosti! Dakako, Bog je shvacao kako ¢e to izgledati ljudima u
Jerihonu. Izgledat ¢e glupo. Bozji je plan bio naivan, glup, jednostavan
i lud. Ipak, Izraelci su bili poslu$ni. Nakon sedam dana poslusnosti,
Jerihon je pao.

Sto je bio rezultat? Sva je slava pripala Bogu. Nitko nije mogao
prisvojiti nikakvu zaslugu niti slavu za pobjedu. Nitko nije pogledao
na JoSuu i rekao: »Stvarno, JoSua je super. Zahvaljuju¢i njegovoj
mudrosti, hrabrosti i pazljivom planiranju uspjeli smo poraziti
Jerihon.« Nitko nije rekao: »Hej, ubio sam tridesetoricu. Koliko si ih ti
pobio?« Mogli su jedino prepoznati Bozju silu i slavu. Nisu mogli
uciniti nista drugo, nego dati svu slavu, ¢ast i hvalu Bogu. Zahtijevajuci
tako ludu metodu, Bog je zajamcio da ¢e sva slava otic¢i iskljucivo
njemu."?

Isto je i s evangelizacijom. Kao $to je Jerihon Izraelcima predstavljao
ispit vjere, tako je i postmodernizam ispit naSe vjere. Hocemo li biti
posludni Bogu ili ¢emo stvari raditi na svoj nacin?

Sigurno, Bog je odredio ocigledno »ludu« metodu (u oc¢ima svijeta)
kako bi postigao silno ¢udo spasenja. Zasto je to tako? Zato Sto Bog ne
dijeli svoju slavu ni sa kim. Kada covjek iskusi ¢udo spasenja, on
nikada nece reci niSta osim: »Zahvaljujem Bogu S$to me je ljubio i
spasio od mojega grijeha.« Zasluga za spasenje ne pripada ni greSniku
ni evangelizatoru. Sva cast, zasluga i hvala pripadaju iskljuc¢ivo Bogu!
Pavao je razotkrio ludost pripisivanja zasluge za spasenje covjeku kada
je postavio pitanje: »Pa $to je Apolon? Sto li je Pavao?« Slijedi oc¢igledan
odgovor: »Sluge koji su vas priveli k vjeri, a svaki je od njih sluga
onako kako mu je Gospodin dao« (1. Korin¢anima 3,5, naglasak
naknadno dodan). Gospodin je odredio ishod, te se pobrinuo da se
obistini. Pavao i Apolon bili su samo sluge. Pavao nastavlja:

Ja sam posadio, Apolon je zalio, ali je Bog cinio da raste. Stoga:
niti je Sto onaj koji sadi, niti onaj koji zalijeva, nego onaj koji
Cini da raste - Bog (s. 6-7, naglasak naknadno dodan).

Bog c¢ini da raste. Bog daje Zivot. Bog spaSava greSnike, a sve to cini
kako bi se proslavio. Mi smo samo sluge kroz koje Bog spaSava

1 Ovaj zapis nalazimo u Jo3ui 6.



greSnike. Moramo upamtiti jednostavnu biblijsku lekciju koju
nalazimo u Luki 17,10:

Tako i vi, kad izvrSite sve §to vam je naredeno, recite:
»Beskorisne smo sluge. Ucinili smo samo $to smo morali
uciniti«.

Sluge sluze. Ne cine nista viSe i niSta manje od toga. Sluge ne odreduju
kako Ce sluziti niti kada ce sluziti, nego jednostavno cine ono S$to
gospodar zeli. Pavao je razumio svoju ulogu u BoZjemu naumu
spasenja i vjerno je sluzio unutar njenih granica. Ni mi ne bismo
trebali uciniti niSta manje od toga.

Svrha propovijedanja jest ukloniti svu paznju s nas samih i usmjeriti
svu tu paznju na Bozju slavu, silu i dobrotu. Smatra li se
propovijedanje ludim, neucinkovitim, slabim ili pogresnim, onda ¢emo
proslaviti Boga cine¢i neSto $to on kaze, premda ispadamo budale.
Kada vjerno ispunjavamo njegov plan, mi podupiremo BozZju namjeru
u propovijedanju.



Pravilan pogled na evangelizaciju

Bit ¢u veoma jasan: Bogu nije potrebna nasa mudrost i on ne trazi nas
savjet. Bog je sam rekao:

»Kad bih ogladnio, ne bih ti rekao, jer moja je zemlja i sve Sto
je ispunja« - Ps 50,12.

Kao stvorenja, mi ni na koji na¢in ne mozZemo pouciti Boga, poboljsati
ga, niti mu pomoci. Bog je savrSen. Dakle, niSta mu ne treba. On nista
ne uci, jer su njegovo znanje i razumijevanje savrSeni. NiSta ga ne
iznenaduje i niSta ga ne frustrira. Koliko god bolno to zvucalo
ljudskom umu, Bog nas ne treba. Stvoritelj je neovisan o svojim
stvorenjima. Pavao je to rekao sljede¢im rijecima:

Bog, Stvoritelj svijeta i svega S$to je u njemu, on koji je
Gospodar neba i zemlje, ne prebiva u hramovima sagradenim
rukom niti ga posluzuju ljudske ruke, kao da bi trebao nesto
on koji svima daje zivotni dah i sve ostalo (Djela 17,24-25).

Bog nas u svome predivhom naumu spasenja koristi iskljucivo po
svojoj milosti. Bog nas ne koristi zbog naSega razumijevanja,
inteligencije, talenta ili mudrosti. Koristi nas zato Sto je milostiv i
dobar. Bog dopusta slabim stvorenjima da imaju udijela u radosti
spasenja samo zato $to nas Jjubil To je kao kada otac dopusti sinu
nositi komad drveta od drvarnice do kuce. Ocu nije potrebna tako
malena pomo¢. Zapravo, sinovljeva »pomoc« ceS€e je smetnja nego
prava pomoc. Ipak, iz ljubavi i njeZnosti, otac svojemu djetetu Zeli dati
udio u svome radu. To je ¢in ljubavi i dobrote.

Na isti nacin, dok mi »nosimo na$§ mali komad drveta« uz naSega
nebeskog Oca, ne smijemo zamijeniti njegovu dobrotu i milosrde s bilo
kakvom njegovom manjkavo$¢u ili potrebom. Ne. Bog je savrSeno
sposoban izvrsiti svoju volju bez nase mudrosti, planiranja, snage ili
metoda. Bog nam dopusta evangelizirati izgubljene, ne zato $to smo
mu potrebni, nego zato Sto nas /jubi kao svoju djecu.

Bog od nas ne trazi da mu pomognemo osmisliti metodu evangelizacije
zasnovane na kulturi dvadeset prvoga stoljeca. Ne, nego nam Bog
samo dopusta sluziti mu u njegovu djelu spasenja. On nam je dao
jasne upute i o metodi i o sredstvu koje trebamo koristiti. Bog od nas
ne trazi niSta viSe od vjerne i odane sluzbe. Mi nismo BoZzji savjetnici;
umjesto toga, mi smo njegovi robovi. Ne obavjeStavamo Boga o
duhovnim pitanjima, nego mu sluzimo. Bog nas odlucuje upotrijebiti u
svome naumu spasenja samo zbog svoje milosti i dobrote. Zapravo,



najbolji pogled koji bismo mogli imati na evangelizaciju glasi: Moramo
¢initi Sto nam Otac kazZe i dati sve od sebe da mu se maknemo s puta
dok On radi.



Zelimo Ii ugoditi ljudima ili Bogu?

Kultura postmodernizma nalik je razmazZenu djetetu. Ona od nas
zahtijeva pokoravanje. Moramo ugadati njezinim Zeljama. Moramo joj
se pokloniti i razumjeti njezinu »istinu«. Svijet danasnjice ustraje na
tome da mu moramo prestati govoriti, te ga trebamo poceti slusatil
Medutim, poput mudroga roditelja, crkva nikada ne smije popustiti
hirovima razmazenoga druStva. Mi utjeCemo na kulturu. Kultura
nikada ne bi smjela utjecati na nas. Biblija kaze da smo mi sol i svjetlo
(Mt 5,12-14). Drugim rije¢ima, mi smo c¢imbenici koji izvrSavaju
utjecaj u ovomu svijetu. Meso ne zacinja niti ¢uva sol, ve¢ sol zacinja i
¢uva meso. Nadalje, tama nikada ne utjeCe na svjetlo. Nikada nije
vazno Sto svijet zeli. Uvijek se radi o tome $to Bog zapovijeda. Kaze li
Bog da spasSava greSnike kroz propovijedanje Rijeci, onda upravo to
moramo ciniti.

Imajte na umu da nismo usamljeni u svojoj frustraciji. Pavao se suocio
s istim problemom prije gotovo 2000 godina. Zapazite Sto je rekao u 1.
Solunjanima 2,4:

...ve¢ ba$ kako nas je Bog smatrao dostojnima da nam povjeri
Radosnu vijest, tako govorimo, ne kao oni koji se nastoje
svidjeti ljudima, ve¢ Bogu, koji prosuduje nasa srca.

Izgubljena kultura Pavlova vremena nije se Zeljela pokoriti BozZjem
autoritetu. Nisu htjeli slusati propovijedanje. Ipak, Pavao je shvac¢ao da
mu je Bog povjerio ne$to dragocjeno. Bog mu je dao svoju Rijec i
sluzbu pomirenja (2. Kor 5,18). Stoga, Pavao je sluzio na nacin koji je
bio ugodan Bogu, a ne kulturi. Vrijednost spasenja, evandelja i Krista
sigurno se nije umanjila zbog izopacene kulture. Nemojmo skrivati ovu
predivnu istinu od bilo kojega covjeka kroz poruku ili metodu koja
iskrivljuje naum nasega Stvoritelja i Otkupitelja.

Veoma je lako zaplesti se u Zelju da se ugodi ljudima. Nitko ne voli
odbacivanje. Kao vjernici, jedna od nasih najvecih zZelja je vidjeti da se
covjek spasio. Zelimo privesti nasu obitelj i prijatelje Kristu. Zelimo da
nasi susjedi i gradovi iskuse ono $to imamo u Kristu Isusu. Sigurno,
zelimo pozitivne rezultate, a ne negativne odgovore. Zelimo da nase
crkve budu pune onih koje volimo! Zbog te veoma dobre zZelje,
ponekad c¢inimo $to god mozemo kako bismo »pomogli«. Boga ili Krista
pokuSavamo prikazati atraktivnijima. Ljudima kaZzemo samo ono S$to
Zzele cuti ili vidjeti. PokuSavamo wuciniti naSe evangeliziranje
privla¢nijim. To odaje manjak pouzdanja u Boga. Kao da mislimo kako
jednostavno objaSnjenje spasenja nije bas dovoljno uzbudljivo ili



privlacno ili je jednostavno previSe uvredljivo. Radi toga smo ga malo
uSminkali. Mislimo da trebamo izmijeniti poruku ili sredstvo. Puno je
lakSe gledati dramu ili sluSati glazbu, nego slusati jasno objasSnjenje iz
Biblije o Bozjoj svetosti i ljudskome grijehu.

U prvome su stoljecu postojali ljudi koji su Zeljeli izmijeniti evandelje
kako bi ono pristajalo njihovim Zeljama. Htjeli su uciniti da kr$¢anstvo
poprimi viSe Zidovskih obiljezja. Pavao je na to odgovorio rekavsi da
nikada ne smijemo promijeniti poruku spasenja kako bismo ugodili
ljudima. Otisao je dalje i rekao da su ugadanje ljudima i sluZzenje Bogu
uzajamno iskljucivi:

Nastojim 1i sada ste¢i naklonost ljudi ili naklonost Boga?
Trazim li da se svidim ljudima? Kad bih jo$ nastojao svidjeti se
ljudima, ne bih bio sluga Kristov (Gala¢anima 1,10, naglasak
naknadno dodan).

Moramo c¢uvati naSe misli kako bismo se zastitili od stupice ugadanja
ljudima u evangelizaciji. Ili ¢emo sluziti Kristu ili ¢emo ugadati
ljudima. Ne moZemo ¢initi oboje.

Ovaj odjeljak se zove: Na§ odgovor na postmodernizam. Uvjeren sam
da se pravilan odgovor svakoga vjernika u dvadeset prvome stoljecu
nije promijenio od jasnog ucenja Svetoga pisma zapisanog prije dvije
tisuce godina. Moramo vjerno nastaviti ¢initi $to je c¢inio Gospodin i
apostoli nakon njega: Propovijedati evandelje Isusa Krista sa
strpljivos$¢u, poucavajuci sve ljude. To je jednostavan odgovor, ali
zahtijeva nasu potpunu odanost Kristu i njegovoj Rijeci.



Zakljucak

Nas$ posao je sijati sjeme (tj. evandelje Isusa Krista). To ¢inimo uz kavu
u naSemu domu, u kafi¢ima, s propovjedaonice, na evangelizacijskim
pothvatima itd. Poruka je jasna: Ljudi ¢e nam se suprotstavljati,
odbacivati nas i rugati nam se. Na$ poziv od Boga svijetu se ¢ini naivan
i lud. Mi ¢emo, bez sumnje, izgledati kao budale u oc¢ima naSih
prijatelja, obitelji i drustva. To je u redu. Pozvani smo sudjelovati u
patnjama Krista Isusa (1. Pt 4,12-19). Bez obzira na cijenu, nemojmo
odlutati od naSe uloge proslavljanja Boga u evangelizaciji.

U suvremenoj crkvi postoje mnogi talentirani i kreativni kr$¢ani.
Ohrabrio bih sve vas da koristite svoju kreativnost kako biste privukli
mnostva u svrhu evangelizacije. Osobno volim mnostva jer to znaci da
¢e viSe ljudi imati moguc¢nost cuti jedinu poruku koja mozZe spasiti
njihove duse od vjecne smrti. Dakle, odrzavajmo koncerte, odrzavajmo
evangelizacijske dogadaje kako bismo privukli S§to je moguce viSe ljudi.
Molimo se da ti pokusaji budu $to je moguce vedi.

Medutim, bez obzira broji li mnostvo stotine ljudi ili se radi samo o
jednome covjeku, Sto cinimo kada sjednemo ili stojimo ispred
izgubljenih od kljuc¢ne je vaznosti. Ono $to ¢inimo kada se nalazimo
ispred mnostva pokazat ¢e u $to se pouzdajemo. Nemojte dopustiti da
vas frustriranost postmodernizmom iskusa te da omalovazite Bozju
rije¢ i njezino navijeStanje. Imajte na umu Pavlovu jednostavnu
opomenu u 1. Solunjanima 5,20:

Prorocke govore ne prezirite.

Ovaj jednostavan stih je vazno upozorenje svima nama. Vjerujem da
pazljivo proucavanje ovoga stiha otkriva kako se izraz »prorocki
govori« odnosi i na pisanu BoZju rijeC i na njezino navijeStanje. Pavao
je Zelio reci: »Nemojte olako shvacati Bibliju i propovijedanje.«
Pozitivan nacin na koji bismo to mogli rec¢i glasio bi: »Visoko cijenite
Bozju rije¢ i njezino navijeStanje«. Bozjoj rije¢i i propovijedanju
njegove mocne objave trebamo dati najuzviSenije mjesto u naSim
Zzivotima. Na$i evangelizacijski pothvati jednostavno bi trebali biti
izlozi koji naglasavaju slavu Bozje rijeci. Propovijedanje bi trebao biti
»glavni dogadaj«. Jasno i potpuno objasSnjenje BozZjega plana spasenja
trebalo bi biti najbolji dio naSega truda, a ne samo dodatak u
»posljednjoj minuti«. Sve $to ¢inimo u nasim evandeoskim pothvatima
trebalo bi voditi k propovijedanju Rijec¢i. Trebali bismo nestrpljivo
iScekivati trenutak kada ¢emo imati privilegiju iz Biblije pouciti o



BoZjem oproStenju, milosrdu, ljubavi, nadi, miru, izbavljenju i
otkupljenju.

Veoma je lako biti frustriran ovom c¢udnom postmodernistickom
kulturom, ali moramo se boriti protiv iskuSenja da dopustimo kulturi
da izvrsi utjecaj na nasu sluzbu, nasu poruku, nase metode ili pak nas
same. Neka vas Bog c¢uva i zaStiti od iskuSenja da zastranite od
njegovih jasnih zapovijedi. StoviSe, neka bi vas Kkoristio u spasavanju
greSnika na samo njegovu slavu. Amen.






Prijevod: Miroslav Balint-Feudvarski
Lektura: Ivana Balint-Feudvarski

prijelom i dizajn naslovnice: Mario Kushner

Copyright©Todd M. Dick





