MIRKO GOLUBIC

BESMRTNOST
URODENA ILI STECENA?

Sadrzaj

PLEAZOVOL ..ottt ettt e sttt e e e tee s teestbes st e saessbesseesaeessaesteasbeesseessaesaenns 2

I

USLOVNA BESMRTNOST U STAROM I NOVOM ZAVETU

Covek stvoren prema BoZJem OBIIGIU ...........ovvveeeveeeeieeeeeeeeee e eeeee e eeneeen 3
»Necete Vi umreti« — prva SOtONING L7 .......ccveviieiiiiiiiiieiiee e 5
RAdA0SNA VESE = OLPOT SINIEL ...ecvvieuiieiiieiieieeiieseete et e sieeetestesereesseestessseesseessesssessseessesseesssesssesssenssens 7
Urodena besmrtnost nije COVEKOVA 0SODING .....cveevieriieiiiiieiieiiesie e ereeie vt ereebesreesseeseaesenesenens 10
Dve smrti - privremena (prva) 1 vecna (druga) STt ........ccceevveerieerieeieeiie e eeeiee e seeseee e 12
Vecno unistenje - druga smrt nepokajanih greSnika ...........cooceevieiieriiieiieieieeeee e 15
Hristovo ucenje 0 SUADING ZIH .........oeoiiiieiiiiienie ettt e e re e baeseaeseees 18
Znacenje reci »dusa i »duh« U NOVOME ZAVETU .......ecveriiiiieeiieiicieereereere e ee e senesene s 22
Besmrtnost samo po HriStu (PIVE d€0) ..eoveeeuieiiiiriieiiieiiieiieitere ettt 25
Besmrtnost samo po Hristu (Arugi de0) ....cveeeverieriieiieiieriesie ettt sre e eve e e senesrees 29
Bogatas i siromasni Lazar - pria 0 izgubljeno] PriliCi ..........cceeveveeviieviierienieereeiesreeseesnesenesenens 32
HBICES SA MMNOIMN T TAJUK ..teuviiiiieiiieiiietieete et ettesite et ette bt esatesstesstesbeesaeesaeesbeesseesseesseenseeseenseesseesseas 36
SEA @ TAJ? oot 37
»Preobuceni« u nebeskom domu — najveca ¢eznja vernih ..........ccccceeevveierieniineesieneeseeseesre e 40
Propovedanje »duhovima t taAmMNICIQ ...ee.uieiieriieiieiieie ettt ettt sttt 43
Putem videnja »na treCem NEDUK .....c.eeiiiiiieieeie ettt ettt ettt et ettt e st eteeneeeas 45
Prevareni SAUL ..ottt ettt sttt b e et eenes 47
»Imam Zelju oti€i 1 bitl § HITSTOM .ieviiviiiieiiiiiiiiiiecietesie e sre et sreseae st staeseresseesseesseessaesenessnas 49
Izrazi vek i vecan u vezi s Covekovom vecnom sudbinom ..........cccceveeeriiieiiiesieeiinienie e 51
NDUSE POA OILATOIMIK ..vvieviiiieiiieiieieete et ete e re b et te e ee b e ssbesseestaessaesseesssesssessaesseesseesseesssensens 55
Sta ugi Otkrivenje o kona¢noj sudbini pravednih i ZIh? ............ccoveveiueveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee 57
I

POREKLO NAUKE O BESMRTNOSTI DUSE

Poreklo verovanja u besSmrtnosti dUSE ........ccecveeiiiiiiiiiieee e 60
Platon — glavni pobornik ideje 0 besmrtnosti dUSE ........ccvevveriiicieriienie e eeereeseeee e eenens 61
Aristotelovo ucenje 0 dusi 1 »aKtiVIOM UMUK .....cviiiieieciieiieieeiee et eesreesreereereens 63
111

OD USLOVNE BESMRTNOSTI KA VEROVANJU U URODENU BESMRTNOST

Od biblijske nauke o uslovnoj besmrtnosti ka ideji o urodenoj besmrtnosti ..........ccceeeeeeeeereeennnne 65
Uslovna besmrtnost u spisima apostolskih Otaca ...........cceccvvreiieviiiieiiiiii e 67
Irene;j - istaknuti pobornik uslovne besmrtnosti i veliki neprijatelj krivoverja ........coccoeevevveerennnene 69
Atenagora - prvi zastupnik ucenja o besmrtnosti duSe medu hris¢anskim apologetima ................ 71
Tertulijan - propovednik nauke o vecnim mukama zIih ............cceeevieiiiiicieriiiniiee e 73
Klement Aleksandrijski i Origen - zastupnici nauke 0 0pS$toj ODNOVI .......eevvverivevieereereereerieenienn, 76

Avgustinov uticaj osigurava prevlast nauke o urodenoj besmrtnosti ljudske duse ........................ 78




v
PONOVNO OTKRIVANJE I OZIVLJAVANJE NAUKE O USLOVNOJ BESMRTNOSTI

Ponovno otkrivanje nauke o uslovnoj besmrtnosti tokom srednjeg veka ...........cccoeeeereirieineennnns 80

Pobornici uslovne besmrtnosti U doba refOrmacije ........c.eccvervircrieiierieeiecierreere e eeeseesnesreens 83

Pobornici uslovne besmrtnosti U NOVIJE VICIMIE .......cc.eveereerreerieiesereereeiesresseesesseesseessnessnesssenens 87

Crkva koja propoveda uslovnu beSMITNOST .........cceeiiriiriiiiieie et e 91

Uslovna besmrtnost - jasna biblijska NauKa ...........ccecveriieriierienieiieieeseesiesreeseeseeeresreeveesseesseens 95

POPIS CILALA ...eeeieiieiie sttt ettt e ettt et e e et esteetaestbeseseesseessessseasseessessseasseessesseesseesssesssenssans 99
Predgovor

Zivot, smrt i vecna sudbina! Ovde i posle! To su pitanja koja pobuduju radoznalost covekovog
uma od pocetka ljudske istorije. Odakle poticemo? Zasto smo ovde? Kuda ¢emo poci na kraju Zivota? Sta
je zapravo smrt? Da li je to pocetak ili kraj? To su neka izmedu mnogih pitanja koja na tu temu stalno
postavljaju milioni ljudi ocekujuci zadovolmvajuci i pouzdan odgovor.

Covek i njegova sudbina, kao i eshatologija koja raspravlja o smrti, o stanju za vreme smrti, o
sudu, o Hristovom dolasku, o vaskrsenju i konacnom nagradivanju vernih i kaznjavanju zIlih - velike su
teme koje danas najvise pobuduju zanimanje hriséanskih teologa kao i vernika.

Ovo je upravo predmet proucavanja u ovoj knjizi koja nosi naslov Besmrtnost - urodena ili
uslovna?

Kao Sto to i sam naslov kaze, postoje dva suprotna gledista o covekovoj vecnoj sudbini -
verovanje u covekovu urodenu besmrtnost ili u besmrtnost ljudske duSe i verovanje u uslovnu
besmrtnost, to jest u besmrtnost koja se moze steci pod odredenim uslovima.

Pristalice uslovne besmrtnosti veruju da ¢e oni koji ne prihvate Bozje uslove biti konacno liseni
Zivota, njihovo postojanje zauvek ¢e prestati.

Nasuprot tome, pristalice udocene besmrtnosti veruju da ¢v covek koji ne veruje u Boga i koji je
istrajan u svojoj pobuni protiv Boga biti bacen u vecni ognjeni pakao u kome ce se vecno muciti jer je
njegova dusa besmrtna i ne moze umreti.

Gde je istina? Koje je verovanje ispravno i istinito? Na postavljena pitanja o covekovoj prirodi i
vecnoj sudbini ne moze nam dati pouzdani odgovor ni filozofija, ni istorija ni ljudska logika. Ljudska
mudrost nije mogla da da jasne i istinite odgovore na ta pitanja.

Da bismo dobili autoritativan odgovor na ta pitanja, moramo se obratiti Bogu koji je stvorio
c¢oveka. Moramo potraziti odgovor u Bozjoj nadahnutoj knjizi, u Bibliji.

Stari i Novi zavet Svetoga pisma potvrduju stanoviste o uslovnoj besmrtnosti. U prvom delu ove
knjige izneti su iscrpni i jasni dokazi u prilog ovoj tvrdnji.

U drugom delu knjige govorimo o poreklu ideje o besmrtnosti duSe, o prodiranju te ideje preko
jevrejske apokrifne knjizevnosti u jevrejstvo i u jedan deo ranog hriséanstva, o preovladavanju te misli u
Crkvi srednjeg veka, i na kraju o proglasavanju dogme o besmrtnosti duse od strane pape Leona X 1513.
godine.

lako je biblijska nauka o uslovljenoj besmrtnosti, pocevsi od petog stoleca, bila potiskivana i
suzbijana, a njene pristalice progonjene, ona nikada nije bila potpuno suzbijena i zaboravljena; uvek je
imala svoje svedoke od kojih su neki zbog ove istine podneli i mucenicku smrt. U poslednjim stolecima
broj zastupnika uslovne besmrtnosti stalno se povecava. O tome govori poslednji deo ove knjige.

Istina o uslovnoj besmrtnosti ili o besmrtnosti samo po Hristu je velika biblijska istina koja je u
potpunom skladu s BozZjim karakterom pravednosti i ljubavi, a koja takoce postuje covekovu slobodu,
slobodu njegovog izbora ili opredeljenja.

Posebno zahvaljujem profesoru Lroju Edvinu Frumu cije sam monumentalno delo pod naslovom:
Uslovna vera nasih otaca (The Conditionalist Faith of Our Fathers), obilno koristio u pripremanju ove
knjige.

Autor




|
USLOVNA BESMRTNOST U STAROM 1
NOVOM ZAVETU

COVEK STVOREN PREMA BOZJEM OBLICJU

Odakle poti¢emo? Ko smo? Sta je smisao naseg Zivota? Kakva nas buduénost ¢eka? To su pitanja
koja nam se uvek iznova namecu. Na ova pitanja postoje samo dva tumacenja: ili je Covek sluCajna
skupina atoma, koju je oblikovala beskrajna igra slucaja tokom miliona godina, ili je on, zajedno sa Zivom
i nezivom prirodom, delo Stvoritelja, neizmernog u mudrosti, sili i ljubavi.

Biblija, koja je istinskom hri§¢aninu temelj vere i Zivota, upoznaje nas sa Stvoriteljem, otkriva
nam kako je postao ¢ovek i govori nam o njegovoj vecnoj sudbini.

Prvi biblijski izvestaj upoznaje nas s ¢injenicom da su nebo i Zemlja sa svojim stanovnicima akt
Bozje stvaralacke moci:

»U pocetku stvori Bog nebo i zemlju.« (1. Mojsijeva 1,1)

»Recju Gospodnjom nebesa se stvorise, i duhom usta njegovih sva vojska njihova. . . Jer on rece, i
postade; on zapovedi, i pokaza se.« (Psalam 33,6.9)

U prvom poglavlju 1. knjige Mojsijeve posto je opisano oblikovanje Zemlje i stvaranje biljnog i
zivotinjskog sveta, opisuje se i stvaranje prvog ¢oveka:

»Potom rece Bog: da nacinimo ¢oveka po svojemu obli¢ju, kao $to smo mi, koji ¢e biti gospodar
od riba morskih i od ptica nebeskih i od stoke i od cele zemlje i od svih Zivotinja §to se mi¢u po zemlji. |
stvori Bog Coveka po obli¢ju svojemu, po obli¢ju BoZijemu stvori ga; musko i zensko stvori ih.« (1.
Mojsijeva 1,26.27)

U drugom poglavlju iste knjige zapisana je ponovljena istorija o stvaranju, obogacena poniranjem
u odredene i veoma znacajne pojedinosti. Tu je opisano postanje ¢oveka, ali i njegova struktura:

»A stvori Gospod Bog ¢oveka od praha zemaljskoga, i dunu mu u nos duh zivotni; i posta Covek
dusa ziva.« Isti tekst u prevodu koji je izdala »Stvarnost« glasi ovako: »Jahve, Bog, nacini ¢ovjeka od
praha zemaljskoga i u nosnice mu udahnu dah Zivota. Tako postane ¢ovjek Ziva dusa.« (Postanak 2,7)

Ovaj kratki izvestaj isti¢e ne samo vezu koja postoji izmedu Boga i ¢oveka ve¢ istiCe sve §to je
moguce utvrditi o postanku coveka i njegove strukture:

1. Covek je sastavljen od dva elementa — prah zemaljski i dah Zivota.
2. On je spoj ovih dvaju elemenata.
3. Covekovo osnovno obeleZje oznageno je ¢injenicom da je on »dusa Zivac, tj. Zivo bice.

U izvestaju o stvaranju coveka isticu se tri grupe re¢i na kojima je potrebno da se zadrzimo, a to
su: »dah Zivota«, »dusa Ziva« i »poobli¢ju Bozjemu«.

Ni u jednoj od ove tri grupe re¢i ne spominje se izraz besmrtnost ili besmrtna dusa. Medutim, ipak
postoji veoma rasprostranjeno misljenje da je Bog stvorio Coveka s besmrtnom duSom. Pristalice tog
misljenja smatraju da je Bog stvorio coveka besmrtnim, jer ga je stvorio »po obli¢ju svojemu«, a Bog je
besmrtan.

Nadahnuti izvestaj Cetiri puta spominje da je Bog stvorio ¢oveka na svoju sliku ili po svom obli¢ju
(1. Mojsijeva 1,26.27; 5,1; 9,6). V 1. Mojsijevoj ili knjizi Postanka nemamo odrecenu izjavu koja bi nam
blize objasnila u ¢emu je Bog stvorio ¢oveka prema svojoj slici - obli¢ju. Apostol Pavle daje u tom
pogledu objasnjenje kad kaze: »I obucCete u novog coveka, koji je sazdan po Bogu u pravdi i u svetinji
istine.« (Efescima 4,24) Covek je stvoren kao Cisto, pravedno i sveto bi¢e. U moralnom pogledu ¢ovek je
bio Bozja slika.

UC¢iti 1 verovati da je Covek stvoren kao besmrtno bi¢e zato $to je stvoren prema slici besmrtnog
Boga, nema nikakve logi¢ne osnove. Ako bismo verovali da je Covek besmrtan zato $to je ovako stvoren,
onda bismo takode morali verovati da je covek svemogu¢, sveznajuc i svuda prisutan, jer je
Bog svemogué, sveznajuc i svuda prisutan. Svakome je jasno da je to apsurd. U Svetom pismu se ¢oveku
nigde ne pridaje atribut besmrtan. Taj atribut daje se jedino Bogu koji je »car nad carevima i gospodar nad
gospodarima, koji sam ima besmrtnost«. (1. Timotiju 6,15.16)




Hristova smrt na krstu i Njegovo uskrsnuée su

Nema zdrave logi¢ne osnove, a jo§ manje biblijskog temelja, tvrditi da je Bog, stvarajuci coveka
»prema svom obli¢ju«, obdario ga jednom svojom osobinom - besmrtnosc¢u, a da ga u isto vreme nije
obdario drugim bozanskim osobinama, osim ako bi to negde izri¢ito izjavio. Takve izjave nema u Svetom
pismu. Nema, dakle, razloga verovati da je besmrtnost jedina boZanska osobina data ¢oveku, kad je
svima jasno da ¢ovek ne poseduje druge nerazdvojne osobine vezane uz BoZanstvo.'

Razmotrimo sada drugu grupu reci - »dah Zivota«.

Bog je nacinio ¢oveku telo od »praha zemaljskoga«, udahnuo mu je u nos »dah Zivotac, i tako je
Covek postao »Ziva dusa«. Izvestaj ne kaze da je Bog udahnuo ¢oveku besmrtnu dusu. Udahnuo mu je
»dah Zivota«.

Izrazi »dah zivota«, »dah Bozji«, »duh BoZzji« ili »duh« oznaCavaju, kad je re¢ o sastavu ili
postanku coveka, jedno isto nacelo, isti princip Zivota - besvesnu ozivljujucu silu, koja je Bozji dar:

»Kad bi On dah svoj u se povukao, kad bi ¢itav svoj duh k sebi vratio, sva bi¢a bi odjednom izdahnula, i u
prah bi se pretvorio ¢ovjek.« (Knjiga o Jobu 34,14.15 - Stvarnost)

»Duh Bozji stvorio me je, i dah svemoguéega dao mi je zivot.« (Knjiga o Jovu 33,4)

»Dah« i »duh« znace Zivotni princip, i ovde se upotrebljavaju kao reci slicne po znacenju.
Karakteristika jevrejske poezije, kojoj pripada i Knjiga o Jovu, jesu takozvani paralelizmi: u drugom stihu
Samodrugim izrazima ponavljaju se misli iskazane u prvom stihu. To se vidi iz dvaju navedenih citata.
Izrazi »dah BoZji« i »duh« imaju isto znacenje.

U casu smrti, koja je obrnuti proces od procesa stvaranja, Bog uzima ¢oveku »dah«, ili »duh, i
covek se opet vraca u prah od koga je nacinjen:

»] vrati se prah u zemlju kao §to je bio, a duh se vrati Bogu koji ga je dao.« (Propovednik 12,7)

Zivi Eovek u kome je »dah Zivota« ili »duh«, ne poseduje time besmrtnost, jer je taj »dah Zivota«
U njemu samo za izvesno vreme, a ne za vecnost. U ¢asu smrti dah mu se oduzima, i ¢ovek odlazi u grob,
vraca se u prah:

»lzide iz njega duh, i vrati se u zemlju svoju: taj dan propadnu sve pomisli njegove.« (Psalam
146,4)

»Dusa Ziva«. - Sta znadi izraz »dusa Ziva«? Znadi li ovaj izraz isto §to i »besmrtna duga«?
Niposto! »Ziva dusa« nije neko odvojeno biée koje bi se uselilo u bezivotno telo. Kako je ovek stvoren?
Bog je u bezivotno telo udahnuo dah Zivota, zivotnu silu, i tako je Covek postao Ziva dusa, individualno
biée. »Dah« ili »duh« u Bibliji se nikada ne izjednacuje s »duSom«. »Dusa« je sam covek, a »dah« je
sastavni deo ¢oveka.

Da izraz »ziva duSa« ne znaci i »besmrtna dusa« proizlazi i iz Cinjenice da se tim izrazom
oznadavaju i stvorenja niza od Goveka. Cetiri puta jevrejski izraz (dusa) odnosi se na niZa stvorenja -
Zivotinje pre nego §to je primenjen i na coveka:

»Potom rece Bog: neka vrve po vodi zive duse . . . [ stvori Bog kitove velike i sve Zive duse §to se
micu . . . Potom rece Bog: neka zemlja pusti iz sebe duse zive po vrstama njihovim. A svemu zverinju
zemaljskom .. . i svemu §to se mice na zemlji i u ¢emu ima dusa ziva, dao sam svu travu da jedu.« (1.
Mojsijeva 1,20.21.24.30)




Udahnjivanjem Zivotnog daha ¢ovek je postao Ziva dusa ili biée. Srce je pocelo da mu kuca,
krv tece, mozak misli, a zivotni procesi se odvijaju.

Prilikom smrti deSava se obrnut proces - Bog uzima od ¢oveka Zivotni dah, srce prestaje da kuca,
tok krvi se zaustavlja, um prestaje da deluje i Zivotni procesi se gase. Covek se vra¢a u prah, u isto
bezivotno stanje odakle je doSao.

Napominjemo da covek nije stvoren za to da umre, ve¢ da vecno zivi. Mecutim, on nije stvoren
besmrtan. Stvoren je s moguc¢nosc¢u da to postane, a da bi to mogao postati, prema svom Stvoritelju trebalo
je da pokaze potpuno poverenje i poslusnost. Na Zalost, prvi covek nije izdrzao probu vernosti i
poslusnosti. Prestupio je izri¢itu Bozju zapovest, odvojio se od Boga, izvora Zivota, i postao rob greha koji
donosi tragi¢ne posledice: »Jer je plata za greh smrt . . .« (Rimljanima 6,23)

Za palog Coveka ipak postoji nada. Bog se u svojoj neizmernoj ljubavi pobrinuo za ¢ovekovo
spasenje. »Jer Bogu tako omilje svet da je i sina svojega jedinorodnoga dao, da nijedan koji ga veruje ne
pogine, nego da ima zivot veéni.« (Jovan 3,16)

Covek umire prvom prirodnom smréu zbog Adamovog greha: » . .. kao §to kroz jednog ¢oveka
dode na svet greh, i kroz greh smrt, i tako smrt ude u sve ljude, jer svi sagresise.« (Rimljanima 5,12) lako
po Adamu svi umiremo prvom ili prirodnom smréu, ne moramo umreti drugom ili ve¢nom smréu. Po
Hristu moZemo biti naslednici besmrtnosti ili vecnog zivota. To ¢emo postati ako u ovom Zivotu
izaberemo Bozji put, zivot u skladu s Bozjom voljom; ako dopustimo da Hristos svojom rec¢ju i svojim
Duhom obnovi u nama Bozju sliku, Bozji moralni karakter, i ako u stalnoj zajednici s Hristom istrajemo u
dobrim delima i u svetom Zivljenju do kraja (Rimljanima 2,6-8).

»NECETE VI UMRETI« - PRVA SOTONINA LAZ

Medu hris¢anima, kao i medu pripadnicima drugih religija, veoma je raSireno verovanje u
urodenu besmrtnost ljudske duse. Odakle poti¢e ovo verovanje i kako je ono postalo deo verskog nasleda
velikog broja nasih savremenika?

Verovanje u urodenu besmrtnost je u vezi sa pojavom prvog greha na Zemlji. Greh se nije prvi put
pojavio na nasoj Zemlji; on se najpre pojavio u samom Nebu. Ovde ¢emo govoriti 0 ovim dvema
pojavama greha, i s tim u vezi o prvoj sotoninoj lazi.

Bog je stvorio savrSen svemir, kao i ovaj svet i planetu Zemlju. Stvorio je savrSene stanovnike
drugih svetova, a isto tako i prvi bracni par na ovoj Zemlji.

Nema razloga da ne verujemo da ima razumnih bi¢a i na drugim planetama u beskrajnom
svemiru. Mnogi naucnici to veruju. Psalmista poziva sve stanovnike Neba i Zemlje da hvale i obozavaju
svoga Stvoritelja: »Hvalite Gospoda na nebesima, hvalite ga na visini. Hvalite ga svi andeli njegovi,
hvalite ga sve vojske njegove!« (Psalam 148,1.2) »Blagosiljajte Gospoda andeli njegovi, koji ste silni
kreposcu, izvrSujte re€ njegovu slusajuci glas reci njegove!« (Psalam 103,20)

Cinjenica s kojom nas Biblija upoznaje govori da svi andeli nisu ostali lojalni svom Stvoritelju. U
srcu jednog andela pojavio se greh, a preko tog andela zaraza greha zahvatila je tre¢inu drugih andela.
Kako se to dogodilo? Pojava greha je tajna. Biblija govori o dvema tajnama: o tajni greha ili bezakonja
(2. Solunjanima 2,7; Otkrivenje 17,5) i o tajni poboZnesti (1. Timotiju 3,16).

Bog je stvorio andele kao razumna bica sa slobodnom voljom, sa slobodom izbora. Medutim,
jedan od andela je zloupotrebio tu slobodu. U njegovom srcu zaceo se greh. Kako je taj andeo mogao da
izabere ono S§to ga je odvojilo od savrSenstva? Kako je mogao da sagresi andeo koji je Ziveo u neposrednoj
blizini Boga gde ga niko i niSta nije navodilo na greh? To je zaista tajna. Za greh nema razloznog
objasnjenja.

»T1 beSe na svetoj gori BoZijoj« (st. 14)

»Savrsen beSe na putovima svojim od dana kad se rodi dokle se ne nade bezakonje na tebi.« (st.
15)

Da bismo donekle pronikli u tajnu prve pojave greha na Nebu, pomazu nam narocito dva biblijska
teksta: Jezekilj 28,12-18. i Isaija 14,12—18.

Prorok Jezekilj, slikom ili simbolom cara tirskog, opisuje zapravo andela, prvog po rangu, u ¢ijem
se srcu pojavio prvi greh. Taj andeo naziva se u Bibliji Lucifer ili Svetlonosa.

Evo tog opisa iz Knjige proroka Jezekilja:

»Sine Covecji, nari¢i za carem Tirskim, i reci mu: ovako veli Gospod Gospod: ti si pecat
savrSenstva, pun si mudrosti, i sasvim si lep. Bio si u Edemu vrtu Bozjem; pokrivalo te je svako drago




kamenje: sarad, topaz, dijamanat, hrisolit, onih, jaspid, safir, karbunkul, smaragad i zlato; onaj dan kad si
se rodio nacinjeni ti biSe bubnji tvoji i svirale. Ti si bio heruvim, pomazan da zaklanjas; i ja te postavih; ti
bese na svetoj gori Bozijoj, hodase posred kamenja ognjenoga. SavrSen beSe na putovima svojim od dana
kad se rodi dokle se ne nade bezakonje na tebi . . . zato ¢u te baciti kao necistotu s gore Bozje, i zatréu te
izmedu kamenja ognjenoga, heruvime zaklanjacu . ..« (Jezekilj 28,12-16) »lzgleda da je prorok Jezekilj u
videnju posmatrao karakter i aktivnosti doslovnog tirskog cara, Bozji Duh podigao je zavesu izmedu
vidljivog i nevidljivog i proroku je bilo omoguéeno da vidi moc¢nog nevidljivog palog andela kome je
sluzio tirski car.«'

Da se opis bi¢a prikazanog proroku u videnju ne moze odnositi na doslovnog ili istorijskog
tirskog cara, proizlazi iz detalja samog opisa, koji se ne mogu odnositi ni na jednog zemaljskog vladara:

»Bio si u Edemu, vrtu Bozjem« (st. 13)

»T1 si bio heruvim, pomazan da zaklanjas« (st. 13)

»Srce se tvoje ponese lepotom tvojom« (st. 17)

»Zato ¢u izvesti oganj ispred tebe, koji ¢e te prozdreti« (st. 18)

Iz ovih detalja jasno proizlazi da se oni ne mogu odnositi ni na jednog zemaljskog vladara. Oni se
odnose na nebesko bic¢e u ¢ijem se srcu zaceo prvi greh. To bice bio je heruvim zaklanja¢, koji se
nalazio u neposrednoj Bozjoj blizini. Obdaren je bio mudro$¢u, lepotom i slavom. Bio je pecat
savrSenstva. Ime mu je bilo Lucifer ili SvetlonoSa. Re¢ Bozja kaze da se njegovo srce uzoholilo zbog
njegove lepote i mudrosti (st. 17).

Oholosti se pridruzila zavist. Lucifer je bio stvoreno bic¢e. Kao takav bio je nizi od Bozjeg Sina u
kome je izvoran, nepozajmljen i ni od koga proizveden Zivot.” Hristos je jednak Ocu u prirodi, karakteru i
delima. On s Ocem u svemu odlucuje. Lucifer je poceo da zavidi Bozjem Sinu na polozaju, Casti i
prednosti da s Ocem ucestvuje u svakom savetu.

Oholost i zavist podstakli su Lucifera na akciju, na pobunu. Tu pobunu opisuje prorok Isaija:

»Kako pade s neba, zvezdo danice, kéeri zorina? kako se obori na zemlju koji si gazio narode? A
govorio si u srcu svom: izac¢i ¢u na nebo, vise zvezda Bozijih podignucu presto svoj, i seS¢u na gori
zbornoj na strani severnoj; Iza¢i ¢u u visine nad oblake, izjednaci¢u se s visnjim.« (Isaija 14,12—14)

Ovde je slikom vavilonskog cara prikazana pobuna i pad Luciferov. Ve¢ su crkveni ucitelji
Tertulijan i Jeronim primenili ovaj opis na Lucifera.

Lucifer je zeleo da se izjednaci s Hristom po poloZaju, vlasti i slavi, ali ne i u karakteru.

»lako je sva njegova slava bila od Boga, ovaj mo¢ni andeo poceo je da gleda na nju kao na nesto
Sto je njegovo. Nezadovoljan svojim polozajem, iako Cas¢u iznad sve vojske nebeske, tezio je za
¢aScu koja pripada jedino Stvoritelju. Umesto da uzdize Boga usmeravajuci prema Njemu ljubav i vernost
svih stvorenih bi¢a, nastojao je da za sebe pridobije njihovu sluzbu i lojalnost.«’

Podstican zavis¢u i Castoljubljem, Lucifer je poceo da priprema pobunu na Nebu. Sam
nezadovoljan svojom ¢ascu i polozajem, poceo je da Siri nezadovoljstvo medu andelima. Poceo je da
kritikuje Bozju vlast, samog Boga i Njegov zakon ljubavi.

»Poceo je da seje sumnju prema zakonima koji su vladali nebeskim bi¢ima namecuéi misao da
iako su zakoni mozda potrebni stanovnicima svetova, takva ogranicenja nisu potrebna andelima, bi¢ima
koja su uzvienija, jer im je njihova mudrost siguran vodié.«*

SavrSena harmonija Neba sada je bila naruSena, a Lucifer, uzviseni Svetlonosa, ponizen grehom u
davola, to jest opadaca, zbacen s Neba. S njim su zbaceni i andeli koji su mu se pridruzili u pobuni
(Otkrivenje 12,7-9).

Izgleda neverovatno da su Lucifer i njegove pristalice mogli biti tako zaslepljeni grehom da nisu
mogli da shvate straSne posledice svojih dela. Zato se greh ili bezakonje naziva tajnom (2. Solunjanima
2,7). Greh zaslepljuje i coveka, tako da u Casu u kome greSi ne uvida uzas greha ni njegove strasSne
posledice.

Prvi greh nasih praroditelja. — Zbacen s Neba, sotona je potrazio nove pristalice i njegovo
delovanje imalo je uspeha. Nasi praroditelji postali su njegove nove Zrtve. Kako se to dogodilo?

Adam i Eva bili su stvoreni kao savrSena bic¢a po obli¢ju svoga Stvoritelja (1. Mojsijeva 1,26—
28), sa vlas¢u nad Zemljom i nad svim §to je na njoj. Kao Bozji upravitelji, bili su odgovorni samo Bogu.

Bog je stvorio nase praroditelje kao slobodna moralna bi¢a s moguc¢noséu da odluce hoce li
poslusati svoga Stvoritelja ili ne, ho¢e 1i Ga ljubiti ili ne. Time §to je stvorio ¢oveka kao slobodno bice s
mogucénoséu izbora izmedu dobra i zla, Bog je, zapravo, omogucio Coveku i dragovoljnu poslusnost
svome Stvoritelju i pruzio mu moguénost da razvija svoj karakter.




U tom daru slobodne volje krila se za Coveka i opasnost da ga zloupotrebi. Bog je to znao; znao je
unapred strasne posledice koje ¢e doneti pogreSan izbor, ali smatrao je da je bolje prihvatiti tu opasnost
negoli izjednaciti coveka sa nizim bi¢ima.

lako stvoreni sa savrSenom prirodom i sa sklono$¢u prema dobru a ne zlu, Adam i Eva ne bi
mogli da dokazu svoju ljubav i vernost i da ih razvijaju, liSeni mogucénosti i prilike da biraju izmedu dobra
izla.

Bog im je pruzio sve prednosti prepustaju¢i im Edem u kome im je dopustio da jedu rod svakog
drveta, osim s jednog koji Biblija naziva »drvetom poznanja dobra i zla«. Gospod je zapovedio ¢oveku:
»Jedi slobodno sa svakoga drveta u vrtu; Ali s drveta od znanja dobra i zla, s njega ne jedi; jer u koji dan
okusi§ s njega, umreées.« (1. Mojsijeva 2,16.17) Dar besmrtnosti kojim je Bog Zeleo da daruje nase
praroditelje zavisio je od njihove ljubavi i vernosti Bogu.

Na zalost, iako upozoreni da ¢e kuSac nastojati da ih navede na neposlusnost prema Bogu, Eva se
priblizila zabranjenom drvetu i prva podlegla nagovoru lukavog kusaca koji je podsticao njenu »zelju tela,
zelju ociju i ponos Zivota« (1. Mojsijeva 3,6; 1. Jovanova 2,16). Adam je shvatio da je Eva prestupila
Bozju zapovest i prezrela zabranu koju je Bog postavio kao probu njihove ljubavi i vernosti. Ali iz ljubavi
prema njoj i on je prestupio Bozju zapovest. Odlucio je da podeli njenu sudbinu; ako ona mora da umre,
on je spreman da umre sa njom.

Dok je Bog kazao Adamu: »Ali s drveta od znanja dobra i zla, s njega ne jedi; jer u koji dan
okusi$ s njega, umreces.«, sotona preko zmije kao medija, rekao je Evi: »necete vi umreti! Nego zna Bog
da ¢e vam se u onaj dan kad okusite s njega otvoriti oci, pa Cete postati kao bogovi . . .« (1.Mojsijeva
3,4.5)

U stvari, sotona je ovom prilikom izgovorio dve lazi: prva - ne€ete umreti, i druga - postacete kao
bogovi. Obe se odnose na Covekovu prirodu i sudbinu. Dok je Bog naSim praroditeljima obecao
besmrtnost pod uslovom poslusnosti, sotona im je obecao besmrtnost bez ikakvog uslova. Nasi praroditelji
poverovali su sotoninoj prvoj lazi izgovorenoj na naSoj Zeml™i. Zato je Isus s pravom nazvao sotonu
lazom i ocem lazi (Jovan 8,54), dok ga u Otkrivenju naziva »starom zmijom« (Otkrivenje 12,9).

Sotonina laz: »Necete vi umreti« je zapravo tvrdnja da covek poseduje urodenu besmrtnost. To je
pocetak ucenja da covek ima besmrtnu dusu; da u njemu postoji neko svesno bi¢e koje nadzivljuje smrt
tela. Ovo je u oCiglednoj suprotnosti s naukom Bozje reci koja izri¢ito naglasava da jedino Bog poseduje
besmrtnost (1. Timotiju 6,16; 1,17)

Besmrtnost je »dragulj« u kruni BoZanstva. Taj dragulj ¢ovek je mogao dobiti da je ostao
veran i poslusan Bogu. Ali, posto je prestupio Bozju zapovest osuden je na smrt (Rimljanima 6,23).
Zahvaljujuéi Isusu Hristu, Bozjem Sinu, koji je iz ljubavi prema ljudskom rodu dosao na ovaj svet, uzeo
na sebe covekovu krivicu i kaznu, i umro za ¢oveka i umesto ¢oveka, mi, pali Adamovi potomci mozemo
opet dobiti ono §to smo grehom prvog ¢oveka i svojim grehom izgubili - dar besmrtnosti i to samo pod
uslovom da smo se verom potpuno predali Hristu. »I ovo je svedoCanstvo da nam je Bog dao zZivot ve¢ni; i
ovaj Zivot vecni i sinu je njegovom. Ko ima sina Bozijega ima zivot; ko nema sina Bozijega nema Zivota.«
(1. Jovanova 5,11.12)

RADOSNA VEST - OTPOR SMRTI

Greh nasih praroditelja doneo je zalost celom Nebu, a naSoj Zemlji i njenim stanovnicima
prokletstvo greha, bedu i smrt. Izgledalo je kao da nema izlaza za one koji su prestupili Bozji zakon.

Ali, bozanska ljubav stvorila je plan po kome ¢e ¢ovek moci da bude spasen. Taj plan nacinjen je
u savetu Svetog Trojstva pre postanja sveta. U tom savetu vecni Bog Otac i ve¢ni Bog Sin pripremili su
spasenje ¢oveka u slucaju da ¢ovek prestupi Bozji zakon. Prestupljeni zakon trazi smrt prestupnika. Bozji
Sin je dragovoljno odlucio da bude ¢ovekova Zamena i Jamac. Budu¢i da je Zakon svet kao sam Bog,
jedino je bice ravno Bogu moglo zadovoljiti zakonsku pravdu i omoguciti pomirenje - uspostaviti sklad
izmedu Boga i coveka i vratiti coveku sve ono $to je padom u greh izgubio.

Hristos je bio Jagnje zaklano od postanja sveta (Otkrivenje 13,8). Vecni Bog Otac nije bez borbe
pristao da prepusti svoga Sina smrti za gresni ljudski rod - za svakog Adamovog potomka (Jevrejima 2,9).
»Jer Bogu tako omilje svet da je i sina svojega jedinorodnoga dao, da nijedan koji ga veruje ne pogine,
nego da ima zivot vecni.« (Jovan 3,16)




Prvi nagovestaj o otkupljenju saopsten je nasim praroditeljima u obliku presude izgovorene nad
zmijom — sotonom — u edemskom vrtu. Gospod je izjavio: »I jo§ mecem neprijateljstvo izmedu tebe i
zene 1 izmedu semena tvojega i semena njezina; ono ¢e ti na glavu stajati a ti ¢e$ ga u petu ujedati.« (1.
Mojsijeva 3,15) Ova presuda izgovorena nad zmijom -sotonom, u prisutnosti nasih praroditelja, bila je za
njih obeéanje. lako je ono proricalo rat izmedu coveka i sotone, Coveku je ostavljeno obecanje da ce sila
velikog protivnika biti konacno slomljena. Ovo obecanje o dolasku Otkupitelja koji ¢e slomiti mo¢
velikog neprijatelja i osloboditi ¢oveka iz njegovog ropstva - ropstva greha i smrti, svetlelo je od sada
naSim praroditeljima kao zvezda nade kroz pustinju ovog Zivota. To je za naSe praroditelje bilo
Jevandelje, Radosna vest. To je i za nas Radosna vest.

Kako su nasi praroditelji postupili kada su prestupili Bozji zakon i dopustili da greh ude u njihov
zivot 1 zavlada ovom Zemljom? Prva reakcija sastojala se u pokusaju da se sakriju od Boga. Greh je
prouzrokovao strah i stid. Dok su u stanju svoje nevinosti bili okruzeni svetlos¢u kao plastem, ta svetlost
ih je sada napustila, tako da su postali svesni svoje golotinje. Biblijski izvestaj kaze: »Tada im se otvoriSe
o¢i, 1 videSe da su goli; pa spletose lis¢a smokova i naciniSe sebi pregace.« (1. Mojsijeva 3,7). Eto, grubim
pokrivacem od lis¢a nastojali su da sakriju svoju nedoli¢nost.

Prirodna je sklonost ¢ovekove gresne prirode, jo§ od prvog pokusaja, da sam otkloni svoj
nedostatak, da se sam opravdava, da svojim delima stekne pohvalu. »Isti princip temelj je svake lazne
religije, svakog laznog jevandelja. Bilo da mnogoboZzac prinosi hranu nekom idolu, bilo da se pustinjak
odvaja od drustva i odrice svojih telesnih potreba, ili svetovan ¢ovek naSeg stoleca oseca da je sam sebi
dovoljan i da mu Bog nije potreban - ¢ovekov prirodni impuls je da trazi spasenje na svoj nac¢in, svojim
naporom, svojim delima.«'

Od straha i stida ¢ovek se sakrio pred Bogom, ali Bozja ljubav posla je u potragu za covekom.
Iako su prestupili Bozju zapovest nasi praroditelji nisu bili spremni da svoju krivicu priznaju Bogu.
Pokusali su da se opravdaju pred Bogom: Zena je bacila krivicu na zmiju, a Adam na Zenu (1. Mojsijeva
3,12.13). I danas je tako — Covek tesko priznaje svoj greh. To je jedna od najizrazitijih osobina covekove
pale prirode.

Posto je postao zarobljenik greha, Coveku je zabranjen pristup drvetu Zivota koje se nalazilo u
raju. Bog nije Zeleo da Covek vecno Zzivi kao gresnik. Odvojen od Izvora zivota, Covek je postao smrtan.
Samo preko obecanog »Zeninog potomka« coveku ¢e biti povracena svetost i moguénost da vecno Zivi.

Da bi poucio naSe praroditelje o jedinom pravom putu spasenja, Bog je za nase praroditelje, pre
nego Sto ih je udaljio iz Edema, nesto ucinio. »I nac¢ini Gospod Bog Adamu i Zeni njegovoj haljine od
koze, i obuce ih u njih.« (1. Mojsijeva 3,21) Bog ih je jo§ uvek voleo i ljubio uprkos njihovom prestupu. U
ljubavi im je pomagao da uvide svoj greh i priznaju svoju bespomoc¢nost. Tada je pripremio haljinu od
zivotinjske koZe kojom je pokrio njihovu golotinju. Pouka je jasna: ¢ovek ne moze sam da pokrije ili
okaje svoje grehe; samo Bog moze pokriti naSe grehe. Jagnje je moralo da umre da bi nasi praroditelji
mogli ostati u zivotu i da bi njihova krivica bila pokrivena. Adam je sam svojom rukom morao da zakolje
jagnje. Mozemo zamisliti kako je to na njega delovalo. Ranije ga je gledao kako radosno skace, a sada
kako lezi u krvi, nepokretno, hladno. Sigurno je prezivljavao uzasnu grizu savesti §to je oduzeo zivot
nevinoj zivotinji.

Kakvu je pouku Bog Zeleo da da Adamu kad mu je naredio da svojom rukom zakolje nevino
jagnje?

Adam je odmah shvatio da greh pred Bogom ne moze opstati. Greh sa sobom povlaci smrt. »Plata
za greh je smrt.« (Rimljanima 6,23) Drugo $to je Adam razumeo sastojalo se u ¢injenici da je on trebalo
da umre zbog svog greha, ali Bog je nasao zamenu - umesto njega umrlo je nevino jagnje. Od koze
zaklane zZrtve Bog je nacinio ode¢u Adamu i Evi. Ova poklonjena odeca zamenila je pregace od smokova
lis¢a koje je Covek nacinio.

Simbolika je potpuno jasna:

1. Greh je u Bozjim o¢ima nesto uzasno. On trazi smrt prestupnika; gres$nika li¢no ili njegove
zamene.

2. Da bi Covek bio spasen, Bog je za njega pripremio zamenu; to je smrt Bozjeg Sina,
predstavljena smréu nevinog jagnjeta (Jovan 1,29; 3,16).

3. Pravednost i vec¢ni zivot moguéi su jedino ako ih verom primimo kao dar. To je pokazano
simbolom odece koju je Bog nacinio od koze zrtvovane zivotinje i poklonio ¢oveku. U Bibliji se na vise
mesta spominje odeca kao simbol Hristove pravednosti. »Jer me obuce u haljine spasenja i plastem pravde
ogrte me.« (Isaija 61,10)

Vratimo se jo§ jednom prvoj radosnoj vesti, prvom obecanju koje je Bog dao nasim praroditeljima
posle pada u greh. Objavio im je neprijateljstvo izmedu zmije i Zene. Obecani Zenin potomak je Hristos,




koji ¢e svojom smréu na krstu izvojevati pobedu nad vekovnim neprijateljem covekovog spasenja, nad
starom zmijom - sotonom. Razapeti Hristos je protivotrov smrtnom »zmijinom ujedu«, protivotrov
smrti. On je »drugo drvo Zivota«, zasadeno na Golgoti. »Koji grehe naSe sam iznese na telu svojemu na
drvo, da za grehe umremo, i za pravdu zivimo, kojega se ranom isceliste.« (1. Petrova 2,24)

U pocetku je dato neodredeno obecanje o dolasku obec¢anog Otkupitelja. Otkupitelj ¢e doci kao
zenin potomak. Vec¢ je Eva mogla pomisliti, kao i1 kasnije svaka druga pobozna Zena, da ¢e mozda njoj biti
ukazana milost i Cast da rodi obec¢anog Spasitelja. Kasnije je obecanje ponovljeno Avramu, koji je otac
izrailjskog naroda. Gospod mu je kazao: »I blagoslovic¢e se u semenu tvojem svi narodi na zemlji, kad si
poslusao glas moj.« (1. Mojsijeva 22, 18) Osvréuci se na ovo obecanje, apostol Pavle pise: »U Avraamu i
semenu njegovu recena bise obecanja. A ne veli: i semenima, kao za mnoga, nego kao za jedno; i semenu
tvojemu, koje je Hristos« (Galatima 3,16) Obecanje je ovde suzeno na jedan narod i osobu.

Obecano je da Ce taj potomak do¢i iz Judinog plemena, jednog od dvanaest plemena Izrailjevih (1.
Mojsijeva 49,10) Obecanje je suzeno na jedno pleme. Preko proroka Natana Gospod je obecao Davidu da
¢e iz njegove porodice doci onaj koji ¢e Gospodu podi¢i duhovni hram i €ije carstvo nece nikada prestati
(2. Samuilova 7,12—14).

U prorockoj reci opisuju se i pojedinosti iz biografije budu¢eg Mesije. Unapred su precizno dati
mnogi detalji: rodi¢e ga devojka (Isaija 7,14), rodi¢e se u Vitlejemu Judinom (Mihej 5,2), bi¢e pun Duha
Gospodnjeg, mudrosti i sile (Isaija 11,1-5), rodi¢e se kao dete, ali to ¢e biti Bog u telu (Isaija 9,6),
delovace kao Veliki Ucitelj i kao Dobri Pastir, pun ljubavi i sauces¢a (Isaija 42,1-4; 40,9.11), Njegov
javni rad trajace tri i po godine (Danilo 9,26.27), umrece na krstu razapet izmedu zlocinaca, ali ne zbog
sebe, ve¢ umesto nas i za naSe spasenje (Isaija 53,4-9), vaskrsnucée slavno iz groba kao pobednik nad
smréu i grobom (Psalam 16,10.11). To su samo neki znacajniji detalji iz unapred opisane Hristove
biografije. Svi su se oni u Hristovom Zivotu ta¢no ispunili.

Most naSeg spasenja pociva na sedam stubova: Hristovo utelovljenje, Njegov bezgresni zivot,
Njegovo stradanje i smrt, Njegovo slavno vaskrsenje, Njegovo posredovanje za nas u nebeskom Svetistu i
Njegov slavni povratak.

Sin Bozji postao je covek da bi mogao da strada i umre umesto ¢oveka (Filibljanima 2,7). Uzeo je
na sebe ljudsku prirodu »da smréu satre onoga koji ima drzavu smrti, to jest davola . . .« (Jevrejima 2,14)
Bio je u svemu iskusan kao mi, ali nikada nije sagresio (Jevrejima 4,15). Samo takav bezgresni Spasitel.
mogao je biti nasa zamena. On je bio nevino Jagnje, koje je uzelo na sebe nase grehe (Jovan 1,19).

Po prorockoj rec¢i Hristos je u odredeni ¢as umro za nas na krstu. Tajna naseg pomirenja s Bogom
i naSeg spasenja izraZena je reCima apostola Pavla: »Jer onoga koji ne znadijase greha nas radi ucini
grehom, da mi budemo pravda Bozija u njemu.« (2. Korin¢anima 5,21) Hristos je uzeo na sebe nase grehe
i nasu kaznu, da bi nam omogucio oprostenje i vecni zivot. Otkupio nas je svojom krvlju, pomirio nas
svojom smréu, spasao nas svojim zivotom. On nam je »premudrost od Boga i pravda i posvecenje i
izbavljenje .. .« (1. Korin¢anima 1,30) »Koji raskopa smrt, i obasja Zivot i neraspadljivost jevandeljem.«
(2. Timotiju 1,10)

Najvazniji cilj spasenja je promena covekove prirode, obnovljenje Bozje slike u njemu; ne samo
promena od greha ka pravednosti, ve¢ i od smrtnosti ka besmrtnosti, od sadasnje raspadljivosti ka vecnoj
neraspadljivosti.

Spasenje je proces kojim nas Bog priprema za nebesko carstvo. Ovo spasenje, koje nam je Hristos
omogucio, moramo prihvatiti verom i pokajanjem. Kao ¢lanovi gresne ljudske porodice moramo biti
nanovo rodeni ili preporodeni delovanjem Svetoga Duha (Jovan 3,3-7), jer ¢emo se samo tako pripremiti
za vecni, besmrtni zivot. Spasenje je akt bozanske milosti u kome je Hristos srediSte svega. On preko
Svetoga Duha, kao svoga Zamenika, ostvaruje spasenje u nama, ako Ga primimo i dopustimo Mu da
upravlja naSim zivotom. Kao $to je u Hristu utelovljenjem bila sjedinjena bozanska i ljudska priroda, tako
ona mora biti sjedinjena i u nama preporodenjem’. »Jer i onaj koji osvecuje, i oni koji se osveéuju, svi su
od jednoga; zaradi toga uzroka ne stidi se nazvati ih bracom.« (Jevrejima 2,11) Posveceni ili preporodeni
su Bozja deca, ¢lanovi nebeske porodice, Hristova duhovna braca.

Nasa priroda koja je ranije bila u neprijateljstvu s Bogom i krSila Njegov Zakon, preporodenjem
postaje sjedinjena s Zivotom i prirodom Davaoca i ¢uvara Zakona. Tako se robovi greha oslobadaju kandzi
velikog neprijatelja. »Jer zakon duha koji ozivljava u Hristu Isusu, oprostio me je od zakona grehovnoga i
smrti. Jer $to zakonu beSe nemoguce, jer beSe oslabljen telom, posla Boga sina svojega u obli¢ju tela
grehovnoga, i za greh osudi greh u telu.« (Rimljanima 8,2.3)




URODPENA BESMRTNOST NIJE COVEKOVA OSOBINA

Uobicajeno verovanje da se u coveku nalazi besmrtna duSa kao posebno i svesno bice, koje
napusta ¢oveka u Casu smrti, nije u skladu s biblijskim ucenjem o ¢ovekovom poreklu i njegovoj prirodi.
Covek nije obdaren urodenom besmrtno$éu. Do ovog zakljucka dolazimo kad paZljivo razmatramo izraze
koje biblijski pisci upotrebljavaju kad govore o strukturi ¢oveka i o samom coveku. O tome smo veé
govorili u ranijem poglavlju, a ovde ¢emo se jo§ malo pozabaviti semantikom, tj. znaCenjem i upotrebom
jevrejskih reci nefes (dusa), neamah (dah) i ruach (duh).

Upotreba i znacenje refi nefe§ (dusa). - Izvestaj o stvaranju ¢oveka glasi: »Jahve, Gospod,
nacini ¢ovjeka od praha zemaljskoga i u nosnice mu udahnu dah Zivota. Tako postane Covjek Ziva dusa.«
(Knjiga Postanka 2,7 — Stvarnost) ¢ovek je sinteza praha zemaljskog i Zivotnog daha. On nema »dusu«
kao svoj sastavni elemenat, ve¢ je on dusa ili Zivo bice.

Rec¢ nefes (dusa) srece se u jevrejskom Starom zavetu 754 puta. U naSem jeziku prevodi se
najcesce recju dusa, stvorovi, ziva bica ili odgovaraju¢om licnom zamenicom.

NajceS¢a znacenja reci nefes (dusa) jesu:

1. Covek, Zivo biée, individualizovani Zivot
(1. Mojsijeva 2,7).

Kad kazemo da u nekom mestu ima toliko i toliko dusa, uvek pod tim izrazom podrazumevamo
osobe, ljude. To je prvo znacenje reci dusa.

2. U dva teksta, u 1. Mojsijevoj 35,18 i u 1. O carevima 17,21., re¢ nefe§ (duSa) prema duhu
originala ima znacenje »dah« ili »Zivot«.

Pristalice nauke o urodenoj besmrtnosti ljudske duSe pozivaju se najéesée na ove stihove kao na
dokaz da dusa u Casu smrti, kao svesno bice, napusta telo. U prvi mah moze se dobiti takav utisak. Zato
¢emo razmotriti oba teksta i u drugim prevodima.

»A kad se rastavljase s duSom te umirase, nazva ga Venonija.« (1. Mojsijeva 35,18)

Navodimo isti tekst u dva engleska prevoda: Moffatt: »As her life went from her, for she
died ...«

Prevod: »Kad se rastavljase od Zivota, jer umirase. . .«

New International Version: »As she breathed her last - she was dying ...«

Prevod: »Kad se rastavljala od poslednjeg daha, umirala je . . .«

U ova dva engleska prevoda re¢ duSa zamenjena je reCima Zivot i dah, §to odgovara smislu
originala. Napominjemo da je u najnovijem jevrejskom izdanju Petoknjizja (Pet knjiga Mojsijevih) na
ovom mestu izostavljena re¢ dusa i zamenjena re¢ju »dah«, §to odgovara smislu originala.'

Drugi tekst glasi:

»Gospode Boze moj, neka se povrati u dete dusa njegova. I Gospod uslisi glas Ilijin, te se povrati
u dete dusa njegova, i ozive.« (1. O carevima 17,21.22)

I ovde navodimo dva engleska prevoda:

Moffatt: »... the childs life came back and he revived.«

Prevod: ». .. u dete se povratio zivot, i ono je ozivelo.«

New International Version: »0 Lord my God, let this boy's life return to him! The Lord heard
Elijah's cry, and the boy's life returned to him, and he lived.« (1. O carevima 17,21.22)

Prevod: »O Gospode moj Boze, povrati ovom detetu Zivot! Bog je Cuo Ilijin povik, i povrati se
detetu zivot, i ono oZive.«

Vidimo da u ovom tekstu nema mesta za re¢ dusa. Jedini ispravni izraz je »Zivot« ili »dah«. Zasto
je prevodilac upotrebio izraz »dusa«? Verovatno je to u¢inio pod uticajem svoje teologije, tj. verovanja da
u Casu smrti dusa kao svesno bice, napusta telo.

3. Izraz »nefes« (dusa) oznacava i covekovu unutrasnjost - srce, misli, osecanja i volju.

Zakljucujuéi ovo razmatranje mozemo kazati sledece:

1. Nefe$ (dusa) nije nezavisno bice, nesto sto bi bilo odvojeno od samog ¢oveka kao licnosti;
nesto §to bi se useljavalo u Coveka prilikom rodenja i napustalo ga u ¢asu smrti, i $to bi nastavilo Zivot
nezavisno od tela posle njegove smrti. Ne postoje dve li¢nosti u ¢oveku. Covek je jedinstvena celina,
jedna osoba.

2. Nefes (dusa) je naziv kako za niza stvorenja tako i za Coveka.

10




3. Nefes (dusa) ne oznacava nesto S$to bi u Coveku bilo besmrtno ili neunistivo. Nefe§ oznacava
samog ¢oveka, individualizovanu li¢nost.

Upotreba i znacenje re¢i neamah (dah). - Jevrejska re¢ neamah spominje se u jevrejskom
Starom zavetu 24 puta. Ova re¢ u nasoj Bibliji prevodi se recju »dah«, »duh«, »izdisaj«.

Najcesce se reci dah i duh upotrebljavaju kao sinonimi, narocito u izrazajnoj figuri paralelizmu:

»Sve dok duha (ruach) bude jo§ u meni, dok mi dah (neamah) Bozji u nosnicama bude . . .«
(Knjiga o Jobu 27,3 - Stvarnost)

»Duh Bozji stvorio me je i dah svemogucega dao mi je Zivot.« (Knjiga o Jovu 33,4)

»Kad bi on dah svoj u sebe povukao, kad bi ¢itav svoj duh k sebi vratio, sva bic¢a bi odjednom izdahnula . .
.« (O Jobu 34,14.15 - Stvarnost)

Rec dah i duh upotrebljene u ovom smislu, odnose se na Zivotno nacelo ili Zivotni princip koji
Bog daje svakom novom stvorenju na Zemlji. Isti Zivotni princip je dat i zivotinjama. Najavljujuéi potop,
Bog je ovako rekao Noju:

»Hocu da istrijebim sa zemlje ljude koje sam stvorio, od covjeka do stoke i sitne Zivotinje . . .«
»lzgiboSe sva bica §to se po zemlji krecu: ptice, stoka, zvijeri, svi gmizavci i svi ljudi. Sve §to u svojim
nosnicama imase dah Zivota.« (Knjiga Postanka 6,7; 7,21.22 - Stvarnost)

»Dah« nije odlucujuéi ¢inilac prema kome se stvorenja medusobno razlikuju. Bog je stvorio
svako stvorenje i svakome dao razlifitu prirodu i osobine, a ¢oveka je nacinio prema svojoj slici,
uzviSenijim od svake Zivotinje.

Upotreba i znacenje reci »ruach« (duh). - Re¢ » ruach « (duh) spominje se u jevrejskom Starom
zavetu 380 puta. U srpskom ili hrvatskom prevodu re¢ ruah prevodi se re¢ima »duh«, »dah« i »vetar«.

Ova re¢ u Bibliji ima viSe znacenja: zivotni princip u coveku i drugim stvorenjima, covekov um,
prirodu, moralni karakter. Re¢ » ruach « primenjuje se i na Boga Oca, Svetoga Duha, kao i na dobre i zle
andele.

Budu¢i da ovde govorimo o ¢oveku i njegovoj prirodi, izostavicéemo re¢ » ruach « uvek kada se
svojim zna¢enjem odnosi na Boga i andele. Ova re¢ zanimljiva je jedino kada se odnosi na »dah« kao
princip Zivota.

Veé¢ smo spomenuli i ovde Zelimo da ponovimo da se u jevrejskoj biblijskoj poeziji pojavljuje
paralelizam kao figura, tj. misao izraZena u prvom stihu, ponavlja se i u drugom stihu, ali uobli¢ena nesto
druk¢ijim izrazom (vidi: O Jovu 33,4; 27,3; 34,14.15).

Evo jednog takvog teksta:

»Duh Bozji stvorio me je, i dah svemoguéega dao mi je Zivot.« (O Jovu 33,4) Vidimo da izrazi
»duh« i »dah« imaju u ovom tekstu isto znacenje - oznacavalu Zivotno nacelo.

Re¢ » ruach « (dah) ne oznacava neko odvojeno svesno postojanje. Duh ili dah dat je ¢oveku u
trenutku kad postaje zivo bice, a napusta ga kad umire. To je dar od Boga koji se vra¢a Bogu kad ¢ovek
umre ili izdahne.

»1 vrati se prah u zemlju, kako je bio, a duh se vrati k Bogu, koji ga je dao.« (Propovednik 12,7)

U prevodu Biblije u izdanju kuce »Stvarnost«, u Petoknjizju (Grubisi¢ev prevod), nalaze se dva
teksta koji nas mogu zbuniti, jer kao da sugeriSu da se u ¢oveku nalazi duh kao neko posebno svesno
bice.

»Neka Jahve, Bog duhova u svakom tijelu, postavi ¢ovjeka nad ovom zajednicom.« (Brojevi
27,16)

»Boze, Gospodaru zivotnog duha u svakom tijelu!« (Brojevi 16,22)

U prvom tekstu smisao sintagme »Bog duhova u svakom tijelu« nije jasan, ali u drugom tekstu
smisao recenice »Boze, gospodaru zivotnog duha u svakom tijelul« je jasan. Ovde se istie »duh« ili
»dah« kao princip zivota. To isto znacenje ima i gornji stih (Brojevi 27,16).

Odnos »duha« ili »daha« prema Zivotu i smrti. - »Duh« ili »dah« je princip Zivota; on je uzrok
zivota. Zivot je njegova posledica. Zato »duh« ili »dah« ne treba poistoveéivati sa zivotom.

»Duh Bozji svorio me je, i dah svemogucéega dao mi je zivot.« (O Jovu 33,4)

Navedeni tekst jasno isti¢e uzrok »dahg, i posledicu »zivot«.

Kad Bog oduzme coveku dah zivota, zivot se gasi:

»Kad bi on dah svoj u sebe povukao, kad bi ¢itav duh k sebi vratio, sva bi¢a bi odjednom
izdahnula.« (O Jobu 34,14.15 - Stvarnost)

Smréu se covekov Zivot gasi, nestaje, ali »duh« ili »dah zivota« ne nestaju. On se vrac¢a Bogu koji
ga je dao:

»Vrati se prah u zemlju, kako je bio, a duh se vrati k Bogu, koji ga je dao.« (Propovednik 12,7)

11




Smirt je prema tome odvajanje »daha Zivota« od tela. Covekov sadasnji fizi¢ki Zivot, kao i Zivot
svakog bica, zavisi od daha. Kad dah nestane, covek i svako zivo stvorenje umire. U tom pogledu covek
nema prednosti (Propovednik 3,19). Kad ih napusti dah zivota svi jednako umiru.

U ¢emu je ipak prednost ¢oveka nad zivotinjom? U Bozjim o¢ima postoji velika razlika izmedu
prirode karaktera i vrednosti ¢oveka i Zivotinje. Covek je stvoren po BoZjoj moralnoj slici.

Svako nize bi¢e se hrani, krec¢e, ima nagon za samoodrzanjem, oseca bol kad je bolesno ili
ranjeno; kod nekih Zivotinja govorimo i o inteligenciji; covek ima sve ovo, ali jo§ i svest o svome
postojanju, dar razuma koji obuhvata i mo¢ slobodnog izbora, moralno osecanje ili savest, pamcenje,
mastu, oseéanja, mo¢ govora i sposobnost za sluzbu Bogu i oboZavanje Boga. Covek ima sposobnost da
stalno duhovno napreduje i, ja¢a svoju zajednicu s Bogom. Svega toga nema u Zivotu neme Zivotinje.

Pored toga postoji i osnovna razlika izmedu Coveka i zivotinje kada su u pitanju Bogom utvrdeni
odnosi izmedu ¢oveka i Zivotinje, kao i izmedu sudbine ¢oveka i zivotinje.

Bog je stvorio ¢oveka da vlada nizim stvorenjima, da bude »gospodar od riba morskih, i od ptica
nebeskih, i od stoke i od cele zemlje i od svih Zivotinja §to se micu po zemlji«. (1. Mojsijeva 1,26)

Sto se ti¢e sudbine Zivotinja se smréu zauvek vraca u prah, dok ¢ovek po&iva u grobu do ¢asa
vaskrsenja. Covek ne prima platu, nagradu ili kaznu, odmah u &asu smrti. Verni Hristovi sledbenici
primi¢e nagradu, besmrtnost, u dan Hristovog slavnog drugog dolaska (1. Solunjanima 4,14-17) Tada ¢e
se zbiti vaskrsenje vernih. I nepokajani gresnici vaskrsnuce hiljadu godina kasnije, ali za sud. Tu veliku
istinu o buducoj sudbini svakog ¢oveka istakao je Isus ovim re¢ima:

»ler ide Cas u koji ¢e svi koji su u grobovima ¢uti glas sina Bozijega, i izi¢i ¢e koji su €inili dobro
u vaskrsenje zivota, a koji su €inili zlo u vaskresenje suda.« (Jovan 5,28.29)

»A ostali mrtvaci ne ozivese, dokle se ne svrsi hiljada godina. Ovo je prvo vaskrsenje. Blazen je i
svet onaj koji ima deo u prvom vaskrsenju; nad njima druga smrt nema oblasti.« (Otkrivenje 20,5.6)

U Zivotu i na ovoj Zemlji opredeljujemo se za vecni zivot ili za drugu, veénu smrt.

U dan suda Bog ¢e dati svakome pravednu platu:

»Onima dakle koji su trpljenjem dela dobroga trazili slavu i Cast i neraspadljivost, Zivot vecni: A
onima koji se uz prkos suprote istini a pokoravaju se nepravdi, nemilost i gnjev.« (Rimljanima 2,7.8)

DVE SMRTI - PRIVREMENA (PRVA) I VECNA (DRUGA) SMRT

Kad je Bog prepustio ¢oveku edemski vrt, dao mu je ovu zapovest: »Jedi slobodno sa svakog
drveta u vrtu; ali s drveta od znanja dobra i zla, s njega ne jedi; jer u koji dan okusis s njega, umreces.« (1.
Mojsijeva 2,16.17)

Bog je Coveku jasno rekao da ¢e ga za neposlusnost sti¢i kazna - smrt. Nasi praroditelji su to
dobro shvatili. To se vidi iz razgovora koji je Eva vodila sa kuSacem i kad je kazala da im je Bog zabranio
da jedu rod s drveta poznanja dobra i zla (1. Mojsijeva 3,2.3).

Ipak, smrt nije zadesila nase praroditelje istoga dana kada su sagresili. Da 1i je to znacilo da je
Bog porekao svoju prvobitnu odluku da ¢e neposlusnoet kazniti smréu? Niposto! Bog je samo privremeno
odlozZio izvrSenje presude. Sa zakonskog gledista, oni su ve¢ toga dana bili mrtvi; postali su smrtni, poceo
je proces umiranja.

Posto je prestupio Bozju volju, ¢ovek je udaljen iz Edema ¢ime mu je uskracen pristup drvetu
zivota (1. Mojsijeva 3,22.23). Bog nije Zeleo da covek vecno zivi kao gresnik.

Covek je bio stvoren s moguénoséu da bude besmrtan, a sada je Bog tu moguéu besmrtnost
povukao. Bog je tom prilikom ponovio smrtnu presudu re¢ima: »Prah si, i u prah ¢es se vratitil«

Coveku je produzen Zivot, ali pod osudom. Izvr§enje osude je za neko vreme odloZeno. Ta milost
data ¢oveku sigurno je posledica Cinjenice da je ve¢ tada, unapred, Hristos kao nevino Jagnje uzeo na sebe
krivicu nasih praroditelja. V tom smislu Hristos je »jagnje«, »koje je zaklano od postanja sveta«
(Otkrivenje 13,8).

Po Hristu daje se svim ljudima jedno razdoblje milosti kao vreme probe, kao $to je to bilo dato i
naSim praroditeljima. Svima se pruza moguénost za oslobodenje od greha, i svako moze primiti ili
odbaciti spasenje.

Po Adamovom grehu mi smo ve¢ osudeni na smrt. »Kao $to kroz jednog ¢oveka dode na svet
greh, i kroz greh smrt, i tako smrt ude u sve ljude, jer svi sagresiSe.« (Rimljanima 5,12)

Ipak, Adam nije zauvek izgubio mogucnost da dobije besmrtnost. Da bi dobio vec¢ni zivot, trebalo
je da dode Otkupitelj koji ¢e Coveku dati pomilovanje, a ¢ovek da to pomilovanje prihvati.

12




Sto se ti¢e smrti na koju je Adam bio osuden - hoée i ona biti kona¢na i neopoziva, bez budenja
ili vaskrsenja, ili ¢e do¢i dan vaskrsenja u kome ¢e svako primiti svoju nagradu ili kaznu — o tome nije
unapred nista kazano. Bog je odlucio da o tome kasnije obavesti ljude.

Dve smrti — privremena ili prva smrt, i ve€na ili druga smrt

Covek je zbog greha bio osuden na smrt. Da se Bog nije ume$ao, da nije obeéao da ¢e doéi
Potomak zenin »da smréu satre onoga koji ima drzavu smrti, to jest davola; I da izbavi one koji god od
straha smrti u svemu Zivotu bise robovi« (Jevrejima2,14.15), covek bi bio osuden da se vrati u nistavilo, u
nepostojanje, odakle ga je Bog pozvao u zivot. Ali Hristos je doSao i okusio smrt za sve ljude. (Jevrejima
2,9). »Ali Bog pokazuje svoju ljubav k nama Sto Hristos jo$ kad bijasmo gre$nici umre za nas«
(Rimljanima 5,8) Svojom smrcu i svojim vaskrsenjem omogucio je ¢oveku da povrati izgubljeni zivot,
vecni zivot. On je na sebe uzeo nas$ greh i nasu kaznu, podneo je udarac pravde, da bismo mi bili
oslobodeni. On je bio na§ Jamac, nasa Zamena. On je platio nas dug.

Zahvaljujuéi Hristovoj pobedi koju je na krstu izvojevao za nas i Njegovom slavnom vaskrsenju,
smrt koja nas pogada na kraju naseg ovozemaljskog zivota nije definitivna ili ve¢na smrt, ve¢ privremena;
vracanje u prah ili grob iz koga ¢e svi vaskrsnuti. Sam Isus je rekao: »Ne divite se ovome, jer ide ¢as u
koji ¢e svi koji su u grobovima cuti glas sina Bozijega. I izi¢i ¢e koji su €inili dobro u vaskrsenje zivota, a
koji su ¢inili zlo u vasksenje suda.« (Jovan 5,28.29)

Bog je stavio pecat na jevandelje o vaskrsenju, vaskrsnuvsi Hrista iz mrtvih. Njegovo vaskrsenje
je zalog ili garancija naSeg vaskrsenja. Apostol Pavle ovako svedoci: »Ali Hristos usta iz mrtvih, i bi
novina onima koji umrese. Jer buduci da kroz ¢oveka bi smrt, kroz coveka i vakrsenje mrtvih. Jer kako po
Adamu svi umiru, tako ¢e i po Hristu svi oziveti. Ali svaki u svom redu: novina Hristos; a potom oni koji
verovase Hristu o njegovu dolasku.« (1. Korincanima 15,20-23) Ovo je vaskrsenje pravednih, prvo
vaskrsenje; nepokajani greSnici vaskrsnuce hiljadu godina kasnije. To vaskrsenje naziva se drugo
vaskrsenje, iza koga sledi sud i kazna nad nepokajanima - a to e biti druga smrt. »Ostali mrtvaci ne
oziveSe dok se ne svrsi hiljadu godina. Ovo je prvo vaskrsenje. BlaZen je i svet onaj koji ima deo u prvom
vaskrsenju; nad njim druga smrt nema oblasti ...« (Otkrivenje 20,5.6) Druga smrt koja ¢e zadesiti
nepokajane gresnike, bi¢e smrt duse i tela (Matej 10,28). To ¢e biti konacno, neopozivo unistenje zivota.

Priroda prve i druge smrti

Prva smrt ili prirodna smrt nije kazna za li¢ne grehe, ve¢ posledica Adamovog prestupa. Ona ne
oznaCava kraj svega, jer posle nje dolazi budenje ili vaskrsenje. Kazna za line grehe, nepriznate i
nepokajane, bi¢e druga smrt. Ona ¢e znaciti konac¢no i potpuno unistenje sotone, greha i gresnika.

Sta je Bog mislio kada je kazao »u koji dan okusi§ s njega, umreées«, i »jer si prah, i u prah ¢es se
vratiti«? Sta je mislio kada je upotrebio re¢ »umreti«? Osnovna pravda zahteva da kazna za neki prekraj
bude izric¢ito utvrdena, tako da je moze potpuno shvatiti svako koga se ona tice. I u ovoj recenici, kad je
re¢ o smrti kao kazni, izraz »umreti« znaci gubitak zivota, prestanak postojanja, a ne, kao Sto su to neki
kasnije poceli da tvrde - zivot u beskrajnoj besmrtnosti. Da Hristos nije doSao kao pobednik smrti i da
nam nije omoguéio spasenje, smrt koja je pogodila Adama, zna¢ila bi potpuno unistenje, potpuni kraj."

Prirodna smrt ili prva smrt ne znaci potpuni kraj, jer posle nje sledi vaskrsenje. Pojam »smrt« ne
dopusta da shvatimo ili smatramo da to znaci ve¢no Ziveti u bedi i ve¢nim mukama u paklu ili u radostima
raja. Ova nauka se najpre pojavila u neznabostvu, a kasnije je usla u jevrejstvo i neke delove hris¢anstva.”

Bozja odluka »u koji dan okusi§ s njega, umreceS«, bila je jasna, sveana i sveobuhvatna (1.
Mojsijeva 2,17). To je znalilo gubitak zivota, prestanak postojanja. U Bozjoj presudi nema nikakvog
nagovestaja o razlikama izmedu tela i duSe u primeni presude koju je Adam doziveo. Ceo Covek je
sagresio i presuda u nadahnutom izvestaju odnosi se na celog Goveka.’

Kao $to smo ve¢ spomenuli, da Bog nije intervenisao ponudivs$i coveku spasenje u Isusu Hristu,
Adamova smrt znacila bi potpuni prestanak zivota. Zahvaljuju¢i Hristu, prva ili prirodna smrt ne znaci
vecni prestanak zivota, jer iza nje sledi budenje ili vaskrsenje. Prva ili prirodna smrt je privremeni
prestanak Zivota, a stanje izmecu smrti i vaskrsenja Biblija naziva snom. Medutim, druga smrt, kao
kazna za nepokajane grehe, znacice potpuno i definitivno unisStenje.

San - eufemizam za prirodnu smrt
Prva smrt ili prirodna smrt u Bibliji se stalno naziva snom ili po¢inkom. »Tako covek kad legne,

ne ustaje vise; dokle je nebesa nece se probuditi, niti ¢e se prenuti od sna svojega.« (Knjiga o Jovu 14,12)
Psalmista izjavljuje: »Pogledaj, uslisi me, Gospode, Boze moj! Prosvetli o¢i moje da ne zaspim na smrt.«

13




(Psalam 13,3) A prorok Danilo pise: »I mnogo onih koji spavaju u prahu zemaljskom probudice se, jedni
na zivot vecni, a drugi na sramotu i prekor vecni.« (Danilo 12,2)

Ovo je nepobitno svedocanstvo Staroga zaveta, a Novi zavet ni najmanje ne odstupa od toga. Isus
naziva smrt snom. U vezi s Jairovom kéeri, koju je vaskrsnuo, ¢itamo: »A on rece: ne placite, nije umrla
nego spava. | potsmevahu mu se znajuci da je umrla. A on izagnavsi sve uze je za ruku, i zovnu govoreci:
devojko! ustani! I povrati se duh njezin, i ustade odmah.« (Luka 8,52-55)

Nagovestavajuci uenicima smrt svoga prijatelja Lazara, Isus je rekao: »Nas prijatelj Lazar zaspa,
ali idem da ga probudim.« (Jovan 11,11) »Onda mu rekoSe ucenici njegovi: Gospode, ako je zaspao,
ustace! A Isus im rece za smrt njegovu, a oni misljahu da govori za spavanje.« (Jovan 11,11—13)

Kad govori o muceni¢koj smrti prvog hris¢anskog mucenika Stefana, jevandelist Luka
upotrebljava izraz san: »I zasipahu kamenjem Stefana koji je prizivao Boga i govorio: Gospode Isuse,
primi moj duh. Onda pade na kolena i povika veoma glasno: Gospode, ne zapisi im ovaj greh. Kad to rece,
usnu.« (Dela 7,59.60 - Carnié)

U grékom tekstu Novog zaveta sedamdeset puta pojavljuje se izraz »san« kao sinonim za smrt
(Matej 9,24; 27,52; Marko 5,39; Luka 8,52; Jovan 11,11-13; Dela 7,60; 19,36; 1. Korin¢anima 7,39;
11,30; 15,6.18.20; 1. Solunjanima 4,13.14.15; 2. Petrova 3,4).

U Starom zavetu glagol »zaspati« ili »poinuti« kao sinonim za umreti pojavljuje se 49 puta.
Jedan od takvih prvih tekstova je izvesStaj o Mojsijevoj smrti: »I re¢e Gospod Mojsiju: Evo, ti ¢e$ pocinuti
(zaspati) s ocima svojim.. .« (5. Mojsijeva 31,16)

San je stanje neaktivnosti i nesvesnog pocivanja. Zato se za mrtve kaze da pocivaju (O Jovu
3,17.18; 17,16; Danilo 12,2; Otkrivenje 14,13). Stanje izmedu smrti i vaskrsenja je stanje neaktivnosti,
mirovanja i tiSine. »lzide iz njega duh, i vrati se u zemlju svoju ; taj dan propadnu sve pomisli njegove.«
»Nece te mrtvi hvaliti, Gospode, niti oni koji sidu onamo gde se muci.« »Jer mrtvi ne spominju tebe; u
grobu ko ¢e te slaviti?« (Psalam 146,4; 115,17; 6,5)

Besvesni i duboki san briSe vreme i prostor. Tako i smrt, koja se uporeduje s besvesnim i dubokim
snom, briSe svako secanje. To €ini da je Hristov drugi dolazak podjednako blizu svakoj generaciji i
svakom pojedincu bez obzira koliko je vremena proveo u grobu. Prvi svesni trenutak koji ¢e se dogoditi
posto je Covek zaspao ili umro, bi¢e dan vaskrsenja: spasenje za pravedne, a dan suda i uniStenja za
nepokajane gresnike (Otkrivenje 20,5.6.14.15; 21,8).

Druga smrt je kazna za neoprostene i nepokajane grehe. Ta smrt se ne sme zameniti s prvom ili
prirodnom smréu, koja pogada sve ljude zbog Adamovog prestupa. Posle prve smrti sledi vaskrsenje, a
nakon druge smrti, koja je kazna za li¢ne nepokajane i nepriznate grehe nema nikakvog svesnog
nastavljanja zivota. To je prestanak zivota, vracanje u ni§Tavilo.

Zato treba praviti razliku izmedu prve i druge smrti. Mnogi to gube iz vida, jer nedovoljno
poznaju nauku Svetoga pisma.

Druga smrt znaci potpuno unisStenje cele covekove li¢nosti. To je kazna za nepokajane i nepriznate
grehe:

»A bezakonika ¢e nestati sasvim; natrazje ¢e se bezboznicko zatrti.« (Psalam 37,38)

»A odmetnici i greSnici svi ¢e se satrti, 1 koji ostavljaju Gospoda, izginuc¢e.« (Isaija 1,28) Biblija
jasno govori o dve smrti i dva vaskrsenja. Prva smrt ili prirodna smrt pogada sve ljude, dobre i zle, kao
posledica Adamovog prestupa. Posle prve smrti sledi vaskrsenje, i to za dobre i zle, s tom razlikom S$to ¢e
oni koji su umrli u Hristu ustati u dan slavnog Hristovog drugog dolaska i primiti nagradu - vecni zivot; a
oni koji su umrli u svojim gresima, ustac¢e u drugom vaskrsenju, hiljadu godina kasnije, da prime kaznu -
veénu pogibao, ve¢nu smrt.

Pred nama se nalaze dva puta: put vere u Hrista i poslu$nosti Bozjem zakonu, koji vodi u zivot, i
put neverstva i neposlusnosti, koji vodi u smrt. Bog nas poziva da izaberemo Zzivot.

Izabrati zivot znaci primiti Hrista kao svoga li¢nog Spasitelja i dopustiti Svetome Duhu da
promeni nas$ zivot, da nas duhovno obnovi i preporodi. Isus je kazao Nikodimu, ¢lanu jevrejskog Velikog
veCa: »Zaista, zaista, ti kazem: ako se ko nanovo ne rodi, ne moze videti carstva Bozjega.« (Jovan 3,3)
Onaj koji je roden samo od telesnih roditelja, umrece dvaputa, a ko je dvaput roden, od telesnih roditelja 1
odozgo, od Svetog Duha, umreée jedanput - zaspace u Hristu, posle ¢ega sledi budenje ili vaskrsenje u
vecni zivot. Velika je prednost ziveti. Zato izaberimo Zivot!

VECNO UNISTENJE - DRUGA SMRT NEPOKAJANIH GRESNIKA

14




Biblija jasno uci da ¢e zli biti kona¢no i1 potpuno uniSteni. Gospod ¢e unistiti »koren« zla i
njegove »grane« — sotonu i njegove andele, zajedno s nepokajanim gre$nicima koji su odbili ponudeni
dar spasenja.

»ler, gle, ide dan koji gori kao pe¢; i svi ¢e ponositi i svi koji rade bezbozno biti kao strnjika, i
upalice ih dan koji ide, veli Gospod nad vojskama, i ne¢e im ostaviti ni korena ni grane.« (Malahija 4,1)

Kad govori o kona¢noj sudbini gresnika, Biblija obi¢no upotrebljava niz glagola i slikovitih izraza
koji znace potpuno unistenje. Najéesce se u tom smislu pojavljuju glagoli: spaliti, unistiti, istrebiti, razbiti,
iS¢upati, prozdreti, ugasiti, itd; ili izrazi: »razbi¢e$ ih kao sud lon¢arski« (Psalam 2,9); gresnici »bivaju
kao pleva na vetru« (O Jovu 21,18); nestac¢e »kao dim $to se razgoni« (Psalam 68,2); bi¢e »kao vosak §to
se topi od ognja« (Psalam 68,2); izgorece »kao kucina« (Isaija 1,31).

Tipican primer za ovo je Psalam 37. u kome se nalazi veci broj takvih glagola i slikovitih izraza.
Tu se kaze da ¢e bezbozni 1 opaki nestati, da ¢e se poput dima rasplinuti, da ¢e biti zauvek satrti, da ¢e
biti iskorenjeni i istrebljeni (Psalam 37,2.9.10.20.28.34.36-38).

Na konac¢no unistenje nepokajanih gresnika narocito se odnose oni biblijski tekstovi u kojima se
opisuje smrt ognjem ili spaljivanjem kao nacin konacne kazne. To potvrduje Isus slede¢im re¢ima: »Kako
Sto se dakle kukolj sabira, i ognjem sazize, tako e biti na posletku ovoga veka. Poslace sin ovecij andele
svoje, 1 sabrace iz carstva njegova sve sablazni i koji ¢ine bezakonje. I bacice ih u pe¢ ognjenu: onde ¢e
biti pla¢ i Skrgut zuba.« (Matej 13,40-42; vidi: Matej 25, 41.46)

Rezultat ove kazne bice druga smrt:

»A strasljivima i nevernima i poganima i krvnicima, i kurvarima, i vracarima, i idolopoklonicima,
i svima laZzama, njima je deo u jezeru $to gori ognjem i sumporom; koje je smrt druga.« (Otkrivenje 21,8;
vidi: Matej 10,28; Otkrivenje 20,14)

Vecéno mucenje u ognju pakla nije biblijska nauka. Ta je nauka neznabozackog porekla. Ona je
posledica Platonovog ucenja o urodenoj besmrtnosti ljudske duse. Ova nauka je oko 150. godine pre
Hrista presla od Platona u jevrejstvo, a oko 200. godine posle Hrista u neke delove hris¢anstva.

Ova nauka je u neposrednoj suprotnosti s naukom Svetoga pisma. Sveto pismo uci da je vecni
zivot Bozji dar pravednima, a da je plata za greh smrt (Rimljanima 6,23). »Zivot« i »smrt« su dva kljuéna
izraza koji nam pomazu da pravilno shvatimo biblijsku nauku o ¢ovekovoj ve¢noj sudbini. To su dva
potpuno suprotna pojma. Umreti znaci prestati Ziveti ili postojati, a ne vecno trpeti.

Iako Bog obecava vecni zivot samo pravednima, pristalice teorije o besmrtnosti duse tvrde da je
vecéni zivot odreden svima, pravednima i zlima, samo ¢e jedni taj Zivot provoditi u blaZzenstvu, a drugi u
veénim mukama. Na ¢emu pristalice veénih muka zlih temelje svoje ucenje? Najces¢e to uCenje oni
temelje na pogreSnom shvatanju jevrejskih starozavetnih izraza »$eol« 1 »Ge hinom« (gehena).

Znacenje reci »Seol«

Jevrejska re¢ »Seol« spominje se u jevrejskom tekstu Staroga zaveta Sezdeset i pet puta. U
prevodu Biblije u izdanju kuce »Stvarnost«, Zagreb 1968, re¢ »Seol« ostavlja se neprevedena, ili se
prevodi re¢ima: grob, Podzemlje, carstvo smrti i jama (Postanak 37,35; Psalam 30.4; Izreke 1,12).

U prevodu Staroga zaveta koji je uc¢inio Puro Danici¢ re¢ »Seol« prevedena je recju grob ili recju
pakao (1. Mojsijeva 37,35; 42,38; Psalam 16,10; 30,3; 31,17),

Rec »Seol« je najispravnije prevedena re¢ju grob ili podzemlje. To je mesto besvesnog pocivanja
mrtvih do ¢asa vaskrsenja.

Danici¢ev prevod reci »Seol« recju »pakao« je neprikladan. Neprikladan je stoga Sto popularno
shvacena re¢ »pakao« oznacava mesto ili ognjeno stanje u kome zli ve¢ sada trpe beskrajne muke. Ovo
shvatanje je pogresno. Ono je preuzeto iz grckog verovanja o »hadesu« kao podzemnom boravistu »sen
pokojnika« i o »tartaru« u kome te sene ve¢ podnose teska mucenja.

Kao primer neprikladnosti prevodenja re¢i »Seol« re¢ju »pakao« navodimo DanicCicev tekst iz
Psalma 16,10:

»Jer neces ostaviti duse moje u paklu, niti ¢es dati da svetac tvoj vidi truhlost.«

Apostol Petar u svojoj propovedi isti¢e da se ovo proroCanstvo odnosi na Hristovo vaskrsenje,
koje je u Njemu naslo svoje ispunjenje:

»Predvidevsi govori za vaskrsenje Hristovo da se ne ostavi duS$a njegova u paklu, niti telo
njegovo vide truhljenja.« (Dela 2,31) Ovaj tekst Vukovog prevoda sadrzi ¢ak dva neprikladna i neispravna
izraza — »pakao« i »dusa«. Izraz »duSa« je nepogodan jer Siroko rasprostranjeno misljenje, koje poti¢e od

15




Platona, a ne iz Biblije, smatra - da u ¢oveku postoji jedan svestan elemenat - dusa, koji u bestelesnom
obliku nadzivljuje telo. To je pogresno misljenje. Po nauci Biblije covek je jedinstveno, celovito bice, i
pojam »dusa« odnosi se na celog coveka. Hristos je na krstu predao svoj duh Ocu, priklonio glavu i umro
ili izdahnuo. PoloZen je bio mrtav u grob, ali Ga je Otac u tre¢i dan vaskrsnuo.

Zabuna koju je u citirani tekst uneo Dani¢i¢ev i Vukov prevod upotrebom reci »pakao« i »duSa,
otklonjena je ispravnim prevodom izvornog teksta:

»Jer me nece$ ostaviti u grobu ni dati da svetac tvoj ugleda trulez.« (Psalam 16,10 — New
International Version)

David je u proro¢kom predvidanju ovako rekao o Mesijinom vaskrsenju:

»Da me necées ostaviti u boravistu mrtvih niti dopustiti da tvoj svetac istrune.« (Djela 2,27)

To se doslovno ispunilo:

»Niti je on ostavljen u boravistu mrtvih, niti mu je tijelo istrulo.« (Djela 2,31 - Rupci¢)

Seol, grob, ili podzemlje, nije mesto svesnog prebivanja Zivih mrtvih u obliku bestelesnih duhova,
vec uistinu prebivanje mrtvih.

Pristalice teorije o urodenoj besmrtnosti duse ¢esto navode tekst iz Isaije 14, 4-11. da bi dokazali
da smrt ne znaci prestanak zivota i da se mrtvi u Seolu secaju prizora iz zemaljskog Zivota. Spomenuti
tekst glasi:

»Tada ¢e§ izvoditi ovu pri¢u o caru Vavilonskom i re¢i ¢es: kako nesta nastojnika, nesta danka?
Slomi Gospod $tap bezboznicima, palicu vladaocima, koja je ljuto bila narode bez prestanka, i gnjevno
vladala nad narodima, i gonila nemilice. Sva zemlja pociva i mirna je; pevaju iza glasa. Vesele se s tebe i
jele i kedri Livanski govore¢i: otkako si pao, ne dolazi niko da nas sece. Pakao dole uskoleba se tebe radi
da te srete kad dodes, probudi ti mrtvace i eve knezove zemaljske, dize s prestola njihovih sve careve
narodne. Svi ¢e progovoriti i reci tebi: i ti li si iznemogao kao mi? Izjednacio se s nama? Spusti se u pakao
ponos tvoj, zveka psaltira tvojih; prostrti su poda te moljci, a crvi su ti pokrivaé.«

Prorok Isaija kao pesnik u ovoj odi - poruzi unapred opisuje propast oholog vavilonskog vladara
koji silazi u Seol, gde ga docekuJu vladari koJe je on ranije pokrio i pobio. Pesnik ozivljava mrtve vladare
da bi preko njih izrekao Bozji sud nad surovim vavilonskim carem:

»Spusti se u pakao ponos tvoj, zveka psaltira tvojih; prostrti su poda te moljci, a crvi su ti
pokrivac.«

Isaija nikada nije Zeleo da ovom impresivnom porugom opisuje stanje mrtvih. Njegov je cilj bio
da unapred prikaze slikovitim pesnickim jezikom, personifikacijom, budu¢i Bozji sud nad oholim
tlagiteljem Izrailja i pokaZze da put okrutne slave vodi u propast.'

Znacenje re¢i Ge-Hinom — gehena

Kao $to se Cesto pogresno tumaci rec Seol, tako se Cesto pogresno shvata i znacenje reci Se-Ntot
ili gehena. Sam Isus spominje ovu re¢ jedanaest puta (Matej 5,22.29.30; 10,28; 18,9; 23,15.33; Marko
9,43.45.47; Luka 12.5). Pristalice nauke o urodenoj besmrtnosti duSe smatraju gehenu mestom sadasnjeg i
buduceg vecnog mucenja nepokajanih gresnika.

Da bismo pravilno shvatili znacenje ove reci, moramo ukratko prouciti njen istorijat, njenu
pozadinu.

Rec¢ »gehena« poti¢e od jevrejske reci »Se-Hi-nom«, a ova opet od reci »Ge-ben-Hinom, §to
zna¢i Dolina sinova Enomovih (Isus Navin 15,8). Nekada je to bila uska dolina koja se prostirala
jugozapadno od Jerusalima, natapana potokom Kedronom. Na jugoisto¢nom rubu doline nalazio se
nekada ¢uveni Solomunov vrt sa svojim Tofetom, to jest s carskim muzickim gajem i njegovim svira¢ima.

Rdav judejski car Ahaz u doba proroka Isaije uveo je u gaju Tofet u dolini Enom okrutan
neznabozacki obic¢aj spaljivanja dece u Cast bogu Molohu. Nadahnuti iskaz kaze o tom caru: »I sam
kadase u dolini sina Enomova, i sazizaSe sinove svoje ognjem po gadnijem delima onijeh naroda koje
odagna Gospod ispred sinova Izrailjevijeh.« (2. Dnevnika 28,3) Ista bezakonja vrsio je Ahazov unuk car
Manasija:

»ler opet pogradi visine, koje beSe raskopao Jezekija otac njegov, i podiZe oltare Valima, i nacini
lugove, i klanjaSe se svoj vojsci nebeskoj i sluzase joj. I provodi sinove svoje kroz oganj u dolini sina
Enomova.« (2. Dnevnika 33,3-6) Za otpalim carem poveo se ¢itav narod (Jeremija 32,35).

Pobozni car Josija je u sedmom stole¢u pre Hrista sproveo u Judinom carstvu versku reformu.
Izmedu ostaloga »oskvrni i Tofet u dolini sinova Enomovih, da ne bi niko viSe vodio sina svoga ili kéeri
kroz oganj Molohu« (2. 0 carevima 23,10). Josija je posekao idolopoklonicki gaj i unistio idolopoklonicka
svetisSta. Da bi dolina zauvek ostala necista, rasuo je po njoj mrtvacke kosti. Tako je ta dolina postala

16




smetliste na koje su dovozili gradski otpad i bacali leSeve uginulih Zivotinja i mrtva tela razbojnika koji su
bili tako zli da nisu bili dostojni da budu sahranjeni. Ovde su se crvi hranili mesom telesa u raspadanju i tu
je goreo veéni oganj da bi spalio necistocu i trulez. Tako je Ge-hinom ili gehena u kojoj je ve¢na vatra
spaljivala trulez i u kojoj su se crvi hranili mesom u raspadanju postala simbol ognja kojim ¢e biti
spaljeni nepokajani gresSnici u poslednji dan suda i kazne zlih.

Bog je unapred upozorio svoj narod da ¢e dolina Enom postati »dolina krvna«, gde ¢e se bacati
tela mrtvih kao hrana pticama nebeskim i zverima zemaljskim (Jeremija 7,32.33; 19,6)

U svetlosti pravog znacenja re¢i gehena koje smo upravo izneli, valja shvatiti i prorocke reci
proroka Isaije: »I izlazi¢e i gledace mrtva tela onih ljudi koji se odmetnuse od mene; jer crv njihov nece
umreti i oganj njihov ne¢e se ugasiti, i bice gad svakom telu.« (Isaija 66,24) Neki ovaj tekst navode kao
dokaz u prilog tvrdnji da ¢e se zli ve€no muciti u neugasivom ognju pakla. Oni koji ovaj tekst primenjuju
na kaznu duSama u vecnom ognju trebalo bi da zapaze da je u tekstu re¢ o »mrtvim telesima«, a ne o
bestelesnim svesnim duSama u mukama pakla. Mrtva tela zlih leZe u dolini usred jerusalimskog otpada i
tu ih prozdiru »crvi koji ne umiru i oganj koji se ne gasi«. Crvi prozdiru mrtvo telo, §to iskljucuje ideju o
sposobnosti opazanja i beskrajnim mukama. Oganj iskljucuje suparnicku prisutnost crva. Oboje
predstavljaju potpuno unistenje biéa koje je prestalo da zivi.”

Neugasiv ili ve¢ni oganj je oganj koji niko i niSta ne moze ugasiti. Mecutim, kad prozdere
materiju kojom se hrani, oganj se sam po sebi gasi. Oganj je veCan ne po svom trajanju ve¢ po uciniku.

»Nekadasnji oganj gehene nije bio oganj u koji bi se bacali zivi da bi se u njemu mucili, ve¢ oganj
u koji su bila bacana mrtva tela da bi bila spaljena. To nije bio oganj koji bi se hranio Zivim bi¢ima vec
oganj koji se hranio leSevima Zivotinja i mrtvim telima zloc¢inaca, odatle se stalno spominju zajedno oganj
i crvi. Ako neki deo mrtvog tela nije unistio oganj, pozderali bi ga crvi. Cak ako bi neko bio Ziv baten u
oganj (kao Sto ¢e zli biti baceni u buducu gehenu), njegov bi se Zivot ubrzo ugasio, i njegovi bi zivotni
ostaci bili zacas uniSteni vatrom i crvima.«

Pristalice teorije o besmrtnosti duse ¢esto navode Isusove reci iz Jevandelja po Marku 9,43—48, u
kojima citira poslednje dve recenice iz Isaije 66,24, kao dokaz u prilog svojoj tvrdnji da ¢e zli biti ve¢no
muceni u ognju pakla.

Evo Isusovih reci:

»] ako te ruka tvoja sablaznjava, otseci je: bolje ti je bez ruke u zivot u¢i, negoli s obe ruke u¢i u
pakao, u oganj vecni. Gde crv njihov ne umire, i oganj se ne gasi. I ako te noga tvoja sablaznjava, otseci
je: bolje ti je u¢i u zivot hromu, negoli s dve noge da te bace u pakao, u oganj vecni, gde crv njihov ne
umire, i oganj se ne gasi. Ako te i oko tvoje sablaznjava, iskopaj ga: bolje ti je s jednim okom u¢i u
carstvo BozZje, negoli s dva oka da te bace u pakao ognjeni, Gde crv njihov ne umire, i oganj se ne gasi.«
(Marko 9,43-48)

Ovde Isus nista ne govori o ve¢nom mucenju. On upozorava ucenike da je bolje uéi u Zivot s
jednim okom, sakat ili hrom negoli da s oba oka, s obe ruke i s obe noge budu baceni u neugasiv oganj
gehene - jer je bolje da jedan ud propadne negoli da celo telo bude baceno u gehenu, gde »crv njihov ne
umire, i oganj se ne gasi« (Marko 9,47).

Proucavanjem znacenja reci »Seol« mogli smo se osvedociti da je Seol ili grob mesto besvesnog
pocivanja mrtvih do dana vaskrsenja, a proucavanjem re¢i »Ge-Hinom« ili »gehena«, koju nasi prevodioci
prevode re¢ju »pakao«, mogli smo se osvedociti da »gehena« ili »pakao« ne oznacava ni sadaSnje ni
buduce trajno mesto mucenja zlih. Gehena je simbol buduce kazne nepokajanim gres$nicima u ognjenom
jezeru, koje ¢e znacditi drugu smrt ili potpuno unistenje (Otkrivenje 21,8).

Od naseg sadasnjeg izbora zavisi na§ buduci Zivot - ve¢ni zivot ili buduc¢a smrt, druga ili vecna
smrt. Svakome od nas upuéene su reci:

»SvedoCim vam danas nebom i zemljom, da sam stavio pred vas zivot i smrt, blagoslov i
prokletstvo; zato izberi Zivot, da budes Ziv ti i seme tvoje, Ljubeéi Gospoda Boga svojega, slusajuéi glas
njegov i drzeci se njega .. .« (5. Mojsijeva 30,19.20)

»I ovo je svedoCanstvo da nam je Bog dao Zivet veéni; i ovaj zivot vecni u sinu je njegovom. Ko
ima sina Bozijega ima Zivot; ko nema sina Bozijega nema Zivota.« (1.Jovanova 5,11. 12)

17




Konaéno i potpuno unistenje zlih ¢e zauvek uciniti kraj svakom
nasilju, bolu i Zalosti. Na kraju ¢e se i sam oganj ugasiti.

HRISTOVO UCENJE O SUDBINI ZLIH

Hristos koji je Coveka stvorio poznaje njegovu gradu, zna i Covekovu sudbinu. Njegovo je
svedoanstvo o ¢ovekovoj prirodi i sudbini jedino pouzdano. Sta je Hristos ucio o sudbini zIih?

Na ovo pitanje nalazimo odgovor u mnogim Hristovim priCama i izjavama. Te priCe, uzete iz
prirode i Zivota, prikazuju kona¢nu sudbinu gresnika, a to je - njihovo kona¢no unistenje.

Evo neke od tih pri¢a - poredenja:

»Kako $to se dakle kukolj sabira, i ognjem sazize, tako ¢e biti na posletku ovoga veka. Poslace sin
Covecij andele svoje, i sabrace iz carstva njegova sve sablazni i koji ¢ine bezakonje. I baci¢e ih u pe¢
ognjenu: onde ¢e biti plac i skrgut zuba.« (Matej 13,40-42)

»Vec i sekira kod korena drvetu stoji; svako dakle drvo koje ne rada dobra roda, sece se i u oganj
se baca.« (Matej 3,10)

»Ko u meni ne ostane, izbaci¢e se napolje kao loza i osusSice se; i skupice je, i u oganj baciti i
spaliti.« (Jovan 15,6)

Ova tri primera jasno prikazuju sta je Isus uc¢io o sudbini nepokajanih gresnika. Kao $to se kukolj
sabira i spaljuje, kao $to se drvo koje ne daje dobrog roda sece, baca u oganj i spaljuje, kao $to se nerodna
loza odseca i spaljuje, tako ¢e jednoga dana nepokajani gresnici biti potpuno unisteni.

Spomenimo jo§ nekoliko primera koje je Isus uzeo iz Zivota. Sta je gospodar vinograda odlugio da
ucini s vinogradarima koji su ubili njegovog sina kada je doSao da od njih primi plodove?

»Zlo¢ince ¢e zlom smrti pomoriti; a vinograd dace drugim vinogradarima, koji ¢e mu davati
rodove u svoje vreme.« (Matej 21,41)

Drugom prilikom Isus je kazao da nepokajane Jevreje Ceka ista sudbina koja je zadesila neke
Galilejce ¢iju je krv Pilat pomesao s njihovim Zrtvama; ¢eka ih unistenje kao §to je siloamska kula pod
svojim ru$evinama unistila osamnaest svojih Zrtava (Luka 13,1-5).

Uporedujuéi prilike u vreme svoga drugog dolaska s prilikama u vreme kada je ziveo Lot, Isus
kaze:

»Tako kao §to bi u dane Lotove: jedahu, pijahu, kupovahu, prodavahu, sadahu, zidahu; A u dan
kad izide Lot iz Sodoma, udari oganj i sumpor iz neba i pogubi sve. Tako ¢e biti i u onaj dan kad ¢e se
javiti sin ¢ovecij.« (Luka 17,28-30)

UniStenje neumerenih i nemoralnih Lotovih savremenika ognjem i sumporom slika je uniStenja
nepokajanih gresnika u dan Hristovog drugog dolaska. Oni ¢e biti kaznjeni ve¢nom propaséu (2.
Solunjanima 1,9).

»Kad Hristos govori o osudi i kazni nad nepokajanim gre$nicima, On uvek istie da ¢e to biti
iznenadna, brza i nasilna smrt - druga smrt, a ne Zivot u veénim mukama.«'

18




ObjaSnjenje pojma »vecni oganj«

Postoji rasprostranjeno verovanje da ¢e zli morati da trpe veéne muke u veénom ognju. Ovo
verovanje je prirodna posledica prihvatanja Platonovog ucenja o urodenoj besmrtnosti ljudske duse. Ono
je takode posledica neshvatanja prave biblijske nauke o ¢ovekovoj prirodi i njegovoj vecnoj sudbini.

Hristos Cesto govori o osudi nad zlima kao i o osudi koja obuhvata i nosi nesto »vecno«:

»A koji pohuli na Duha Svetoga, nema oprostenja vavek, nego je kriv ve¢nom sudu.« (Marko
3,29)

»Tada ¢e re¢i onima §to mu stoje s leve strane: idite od mene prokleti u oganj vecni pripravljen
davolu i andelima njegovim.« (Matej 25,41)

»Ovi ¢e oti¢i u muku vecnu, a pravednici u zivot vecni.« (Matej 25,46)

Napominjem da New International Version (Novi internacionalni prevod) upotrebljava ovde
umesto izraza »muku veénu« izraz »kaznu veénu«. Pravi biblijski smisao je ve¢na kazna, a ne veCna
muka.

U ovim primerima se ne istiCe vecno trajanje mucenja ili kaZnjavanja, ve¢ vecno trajanje
posledice. Osuda je vecna po svojoj posledici. Ne treba poistovetiti pojam »vecna kazna« s pojmom
»vecno kaznjavanje«, niti pojam »veCna osuda« s pojmom »vecno sudenje«. Kazna je vecna po svom
ufinku ili posledici, dok je trpljenje privremeno: ono prestaje s potpunim prestankom ili uniStenjem
gresnikovog Zivota.

Kad govorimo o znacenju pojma »vecni«, moramo uvek imati na umu sledece:

Pridev »veCan« (ajoSoz) moze imati dva razli¢ita znacenja, zavisno od imenice koju odreduje.
Samo uz imenicu Bog i bozanske vrednosti pridev ve€an izrazava vecno trajanje, a uz oznaku ljudskog i
zemaljskog taj pridev odrecuje trajanje dok traje sadasnji vek tih osoba ili stvari.

Tako na primer, apostol Pavle moli hris¢anina Filimona da primi svog bivseg roba Onisima koji
mu se sada dragovoljno vraca kao hriS§¢anin da mu »vecno sluzi, tj. dok bude ziv. »Jer moze biti«, pise
Pavle Filimonu, »da se zato rastade s tobom na neko vreme da ga dobijes§ ve¢no.« (Poslanica Filimonu 15)
Uz imenicu ¢ovek pridev vecan znaci dok god ta osoba zivi.

Bog je vecan i njegova je ljubav vecna, ali Bozje aktivnosti mogu imati svoj pocetak i kraj. Vecno
spasenje ne znaci ve¢no spasavanje; vecna kazna ne znaci vecno kaznjavanje; vecni sud ne znaci vecno
sudenje. Izraz vecno spasenje oznacava potpuno i dovrSeno delo milosti; ve¢na kazna oznacava svjrSen
¢in s njenom posledicom koja je unistenje ili smrt.

Klju¢ za razumevanje pojma »vecan« nalazimo u biblijskom primeru kazne koja je stigla Sodom i
Gomor:

»Kao $to 1 Sodom i Gomor, i okolni njihovi gradovi, koji su se prokurvali onako kao i oni, i hodili
za drugim mesom, postavise se za ugled i muce se u ve¢nom ognju.« (Judina poslanica 7)

Oganj koji je unistio Sodom i Gomor naziva se »vecnim ognjem«. Ovaj oganj, iako se naziva
vecan, davno se ugasio, ali njegov uc¢inak je ve¢an. Na mestu na kome su nekada stajali ti gradovi, sada je
Mrtvo more. Oganj nije vecan u svom procesu ve¢ u svojim rezultatima. »Vecan« oganj niSta ne moze
ugasiti dok postoji materija kojom se hrani. Kad je ona unistena, tada se i oganj gasi.’

Znacenje reci gehena — pakao

Isus izgovara teske reci kad govori o kazni koja ¢e sti¢i zle. Ipak, te re¢i su u skladu s Njegovim
karakterom ljubavi. On je rekao da je Bog tako ljubio svet da je dao svoga jedinoga Sina da ni jedan koji
Ga veruje ne pogine nego da ima veéni Zivot (Jovan 3,16). Nagrada onima koji veruju u Hrista, koji su u
vezi s [zvorom zivota - je vecni Zivot; a one koji su odvojeni od Izvora zivota ¢eka pogibao - ve¢na smrt.

Na sedam mesta u Novom zavetu Isus upotrebljava izraz gehena ili ognjeni pakao kad govori o
mestu buduce, kona¢ne kazne zlih (Matej 5,22.29.30; 10,28; Luka 12,5; Matej 18,8.9; Marko 9,43.45.47;
Matej 23,15:33). Jedino drugo mesto na kome se spominje re¢ pakao nalazi se u Jakovljevoj poslanici 3,6.

Gehena, Ge-Hinom ili Dolina Enom, bila je dolina juzno od Jerusalima. Prema tradiciji to je bilo
mesto na koje se dovozio gradski otpad da bi tu bio spaljen ognjem koji je stalno goreo. Oganj i crvi koji
su se hranili mrtvim telima bili su sredstvo za uniStenje otpada i svake druge necistoce. Tu sliku Isus je
upotrebio da bi opisao buduc¢e uniStenje svega necistoga na ovome svetu i u svemiru. Gehena ili ognjeni
pakao je slika ognjenog jezera koje se spominje u Otkrivenju kao mesto konacnog uniStenja sotone i
njegovih sledbenika (Otkrivenje 20,14.15)."

Evo sta Isus kaze o ognjenom paklu u Jevancelju po Mateju 5,22:

19




»A ja vam kazem da ¢e svaki koji se gnjevi na brata svojega ni za Sto, biti kriv sudu; a ako 1i ko
rece bratu svojemu: raka! bice kriv skupstini; a ko rece: budalo! bice kriv paklu ognjenom.«

Ovde se istiCu tri stupnja krivice. Za prvi stupanj krivice odgovara se cred sudom staresina
sinagoge, za drugi stupanj pred skupstinom koja moze izre¢i smrtnu kaznu. Zatim sledi konacna kazna -
gehena ili ognjeni pakao, u koji su bacena mrtva tela zlo¢inaca da bi ih prozderali crvi ili oganj pretvorio u
pepeo. Obic¢na smrtna kazna izvrSena macem ili kamenovanjem mogla je biti poostrena bacanjem u

N

L wariFg,

Dolina hinom ili dolina »klanja« juzno od Jerusalima sluzila je za spaljivanje leSina i smeca.
Ona je simbol »gehene«, potpunog unistenja zlih.

gehenu. To je bio tre¢i stupanj kazne nad teSkim zlo¢incima koji nisu bili dostojni normalne sahrane.

Dalje je Isus kazao:

»A ako te oko tvoje desno sablaznjava, iskopaj ga i baci od sebe: jer ti je bolje da pogine jedan od
udova tvojih negoli Sve telo tvoje da bude baceno u pakao. I ako te desna ruka tvoja sablaznjava, otseci je
i baci od sebe: jer ti je bolje da pogine jedan od udova tvojih negoli sve telo tvoje da bude baceno u
pakao.« (st. 29.30)

Tu je naglaseno da je bolje da propadne jedan ud, makar nam bio skupocen i potreban, negoli da
celo telo bude baceno u gehenu — u ognjeni pakao.

U Jevandelju po Mateju 10,28. ¢itamo:

»Ne bojte se onih koji ubijaju telo, a duSe ne mogu ubiti; nego se bojte onoga koji moze i dusu i
telo pogubiti u paklu.«

Oni koji ubijaju telo su progonitelji Bozje dece. Ovi progonitelji se spominju u stihovima 18—
25.36. Oni nam ne mogu oduzeti spasenje.

Pogubiti dusu i telo znaci unistiti celog Coveka. To moze uciniti jedino Bog, i to ¢e On uciniti nad
nepokajanim greSnicima. Nigde u Svetom pismu, pa ni na ovom mestu, ne spominje se dusa kao neko
svesno bice koje bi postojalo odvojeno od tela i nadzivelo telo. Kazna za nepokajane grehe bi¢e unistenje
celog ¢oveka - duse i tela, u buduc¢oj geheni ili ognjenom jezeru (Otkrivenje 21,8).

Znacenje reci »hades« i »tartaros«

Re¢ »hades« (had) spominje se u Novom zavetu jedanaest puta; od toga tri puta je upotrebljava
Isus, i to u svojoj osudi Kapernauma (Matej 11,23; Luka 10,15); u svom odgovoru Petru na njegovo
priznanje vere (Matej 16,18); i u pri¢i o bogatasu i siromasnom Lazaru (Luka 16,23). U svim ovim
tekstovima, kao i na drugim mestima gde se u originalu upotrebljava izraz »hades«, Vuk Karadzic,
ponesen popularnim i u crkvi raSirenim shvatanjem, kao i nemackim originalom sa koga je prevodio,
prevodi tu re¢ neodgovaraju¢om recju »pakao«.

Sta zapravo znack re¢ hades? U grékoj mitologiji hades oznaéava podzemno mesto u kome duse
kao senke nastavljaju svoj zivot posle smrti tela. Po toj mitologiji na zapadnom delu tog podzemnog mesta
prostiru se Jelisejska polja na kojima pravedne duse uzivaju u blaZenstvu, a negde u dubini nalazi se
Tartar, najmracniji deo tog mracnog carstva u kome gresnici izdrzavaju vecne kazne.

Ovo neznabozacko verovanje uticalo je na mnoge prevodioce, tako da su oni re¢ »hades« preveli
re¢ju pakao. Prema popularnom verovanju, preuzetom iz gréke mitologije, pakao je mesto u kome gresnici
ve¢ sada trpe kaznu.

20




Pogresno je re¢ »hades« prevoditi recju »pakao« koja u sebi nosi neznabozacku ili mitolosku
obojenost. Re¢ »hades« je grcki ekvivalent jevrejske reci »Seol«, koja se 65 puta spominje u Starom
zavetu, a znaci grob ili podzemlje.

Hades, grob ili podzemlje, prema nauci Svetoga pisma, nije mesto u koje bi ulazili bestelesni
duhovi ili duse pokojnika da tu nastave zivot blazenstva ili muke. Hades je mesto tiSine u kome sada u
besvesnom stanju pocivaju ili spavaju mrtvi, dobri i zli, do ¢asa ponovnog budenja ili vaskrsenja.

Prema nauci Svetoga pisma, re¢i »gehena« 1 »hades« nisu sinonimi. Medutim, neki prevodioci
obe reci prevode recju pakao, dajuéi im tako istovetno znacenje. Takvi prevodioci zbunjuju ¢itaoce.

Re¢ »gehena« prevedena recju pakao predstavlja buduce mesto kazne za nepokajane gresnike. A
re¢ »hades«, koju ne bi trebalo prevesti re¢ju pakao, ve¢ reju grob - oznaCava sadasnje stanje mrtvih,
njihovo pocivanje u grobu do Casa vaskrsenja.

Razmotrimo upotrebu rec¢i »hades« u vezi s polaganjem Hristovog tela u grob. Ve¢ je nadahnuti
pesnik u Starom zavetu prorekao da Bog nece ostaviti Mesiju u $eolu (grobu) niti dopustiti da istrune.
Apostol Petar potvrduje ispunjenje ovog prorocanstva recima:

»Niti je bio ostavljen u carstvu mrtvih, niti mu je telo istrulilo.« (Dela 2,31 - Carni¢)

U naSem prevodu koji se nalazi u svakodnevnoj upotrebi pogresno je prevedena jevrejska re¢ Seol
i gréka re¢ hades re¢ju pakao. U ovom prevodu pogresno je upotrebljen izraz »dusa«. Ni re¢ »dusa« ni re¢
»pakao« ne spominju se u grékom originalu, zato ih dr Carni¢ u svom prevodu ne spominje.

Hristova smrt bila je identi¢na sa smréu svakog Bozjeg deteta. Evandeoski prikaz Hristove smrti
kaze da je Isus viknuo jakim glasom i izdahnuo (Marko 15,39). U ¢emu je razlika izmedu Hristove smrti i
smrti njegovih sledbenika? Razlika je u tome $to je Njegova smrt bila tako kratka da Njegovo telo nije
istrunulo. I upravo je ta razlika prorecena u Psalmu 16,10. On je bio polozen u hades (grob), i tu je ostao
do vaskrsenja.

I verni Hristovi sledbenici, koji su umrli pre Hristovog drugog dolaska, ostace u svojim
grobovima do Hristovog dolaska:

»ler kako po Adamu svi umiru, tako ¢e i po Hristu svi oziveti. Ali svaki u svom redu: novina
Hristos, a potom oni koji verovase Hristu o njegovu dolasku.« (1. Korin¢anima 15,22.23)

»Jer kad smo jednaki s njim jednakom smréu, bi¢emo i vaskrsenjem.« (Rimljanima 6,5)

Iz ovoga zakljuc¢ujemo da ¢e u ¢asu vaskrsenja Hristovi sledbenici iza¢i iz hadesa (groba), kao §to
je Hristos izaSao iz hadesa (groba) u Casu svoga vaskrsenja. Verni ¢e vaskrsnuti za zivot ve¢ni. Smrt i grob
bi¢e zauvek pobedeni. »Tada ¢e se zbiti re¢ koja je napisana: pobeda prozdre smrt. Gde ti je, smrti, zalac?
Gde ti je, pakle, pobeda?« (1. Korincanima 15,55) Smrt i grob bi¢e zauvek unisteni (Osija 13,14).

Zanimljivo je primetiti da se u Otkrivenju triput spominju zajedno smrt i grob (hades); (Otkrivenje
6,8; 20,13.14).

»] more dade svoje mrtvace, i smrt i pakao dadoSe svoje mrtvace; i sud primiSe po delima
svojima. [ smrt i pakao baceni biSe u jezero ognjeno. I ovo je druga smrt.« (Otkrivenje 20,13.14) To je
svedocanstvo Bozje reci o konacnoj kazni koju su zasluzili nepokajani gresnici.

Ostaje nam da kazemo jos nesto o znaCenju reci »tartar«. Re¢ »tartar« spominje se samo jedanput
u Novome zavetu, i to u 2. Petrovoj 2.,4.

Prema grckoj mitologiji, kao $to smo to ve¢ spomenuli, tartar je najdublji i najmracéniji deo hadesa
u kome veliki gresnici trpe kaznu. Petar ne upotrebljava re¢ tartar u ovom paganskom smislu, u smislu
grcke mitologije, gde bi zli i pali andeli ve¢ sada trpeli kaznu.

Tartar je u tekstu apostola Petra mesto zadrzavanja zlih duhova ili zlih andela do suda kada ¢e im biti
odredena kazna (2. Petrova 2,4.9). Upravo za davola i njegove andele pripremljeno je ognjeno jezero
(Matej 25,41). Sada je njihovo mesto zadrzavanja na nasoj zemlji i u njenoj sferi.

Na kraju zelimo da ponovimo: izrazi Seol ili hades oznaCavaju grob, u kome mrtvi pocivaju do
vaskrsenja; gehena je simbol ognjenog jezera - buduée kazne za zle (Otkrivenje 21,8), a tartar je mesto
zadrzavanja palih andela dok im ne bude izrecen sud (1. Korin¢anima (u2.3. Svoju teologiju ne smemo
pozajmljivati iz gr¢ke mitologije. Na Zalost to se u velikom delu hris¢anstva dogodilo.

Bog ¢e jednog dana uciniti kraj grehu i svakom zlu. Hristos se ne miri s borbom ve¢nog dualizma.
Kad budu stvorena nova nebesa i nova Zemlja, tada ¢e Bog sa svog prestola objaviti:

»] smrti nece biti vise, ni placa, ni vike, ni bolesti, nece biti vise, jer prvo prode.« (Otkrivenje21,4)

»A posledn;ji ¢e se neprijatelj ukinuti smrt.« (1. Korin¢anima 15,26) Smrt zajedno s hadesom ili
grobom koji je prati bi¢e baceni u ognjeno jezero, Sto oznacava njihov potpuni kraj. Ni ognjeno jezero
nece beskrajno goreti s davolom i njegovim andelima koji bi se u njemu vecno zivi mucili. Bavo kao
koren i njegovi sledbenici kao grane bi¢e unisteni ve¢nim ognjem (Malahija 4,1). To je nepogresivo
svedocanstvo BoZje reci.

21




ZNACENJE RECI »DUSA« I »DUH« U NOVOME ZAVETU

U Hristovo vreme i u vreme apostola u grékim skolama mnogo se raspravljalo o besmrtnosti duse.
Uticaj gr¢kog filozofa Platona, najveceg zastupnika ideje o urodenoj besmrtnosti ljudske duse, poceo se
Siriti i medu Jevrejima, narocito medu onima u Aleksandriji, medu kojima je delovao Cuveni jevrejski
filozof Filon, poznati pristalica Platona.

Neznabozacko ucenje o urodenoj besmrtnosti ljudske duse, koje se u Hristovo vreme sve vise
Sirilo, u suprotnosti je s Hristovom naukom i naukom apostola. Platonovo ucenje o dusi, hri¢ani su
poricali. Izrazi »duSa« i »duh« imaju kod Platona znacenje nekog svesnog bica u ¢oveku, koje ne umire sa
smréu tela, ve¢ nastavlja dalje da zivi. Pisci Novoga zaveta, piSuc¢i grckim jezikom, upotrebljavaju iste
gréke izraze »rzusCe« (dusa) i »rpeSpa« (duh), ali im daju drukciji smisao, onaj koji te rec¢i imaju u
jevrejskim izrazima Staroga zaveta »psihe« (dusa) i »pneuma« (duh).

Kada raspravljamo o znacenju spomenutih grckih re¢i u Novome zavetu, moramo imati na umu
da Hristos i Njegovi u€enici nisu obicno razgovarali na grckom jeziku za vreme dogadaja o kojima nas
izvestavaju Jevancelja, ve¢ na aramejskom. Njihovo celo kulturno i versko naslede bilo je jevrejsko, i
njihovi teoloski koncepti temeljili su se na Starome zavetu. Istina je da su ziveli u helenistickom svetu, u
svetu u kome je preovladavala helenisticka kultura i civilizacija, ali kad su upotrebljavali grcke reci,
ekvivalente jevrejskom, oni su tim reCima davali ista znacenja koja su navikli da im daju u svom
maternjem, jevrejskom ili aramejskom jeziku.'

Kad je neki hris¢anin prve apostolske crkve upotrebio re¢ dusa (psihe) ili ju je procitao u Novome
zavetu, on je uvek toj rec¢i davao znaCenje koje ona ima u jevrejskom jeziku Staroga zaveta. Medutim,
Jevreji koji su u to vreme pali pod uticaj gr¢ke filozofije, kao $to se to dogodilo s nekim hris¢anskim
piscima krajem drugog i pocetkom tre¢eg veka, prihvatili su nauku o besmrtnosti ljudske duse, pa su
pojmu dusa pridavali znacenje koje su primili prihvatanjem gréke filozofije. Platonov nazor o dusi kao o
nekom bicu koje svesno zivi u coveku, kao nesto odvojeno od tela, i napusta coveka u Casu smrti, i danas
je prisutan u verovanju mnogih hri$¢ana. Znacajno je da se u Bibliji nigde ne nalazi izraz besmrtna
dusa. U Bibliji se isti¢e Cinjenica da je samo Bog besmrtan (1. Timotiju 6,16).

Razmotrimo sada upotrebu i znacenje reci »psihe« (dusa) u Novome zavetu.

U Novom zavetu rec¢ »psihe« ima Cetiri glavna znacenja:

1. Zivi organizam, kako niZe stvorenje (Otkrivenje 16,3), tako i ¢ovek (1. Korin¢anima 15,45). Prvi
covek se naziva »dusa Ziva«.

2. Osoba, li¢nost, ljudi. Cesto se re¢ dusa u ovim slu¢ajevima zamenjuje li¢nom zamenicom (Dela 2,43;
3,23).

Kao potvrdu ovome, navodimo ovde ove stihove paralelno, prema Vukovom i Rupci¢evom
prevodu:

»] ude strah u svaku dusu . ..« (Dela 2,43 Karadzi¢ev prevod)

»Strah spopade svakoga ...« (Rupciéev prevod)

»l bi¢e da ¢e se svaka duSa koja ne poslusa toga proroka istrebiti iz naroda.« (Dela 3,23;
Karadzic¢ev prevod)

»Ko god ne bude slusao toga proroka, istrijebit ¢e se iz naroda.« (Rupcicev prevod)

Iz uporedenja jasno se vidi da re¢ »duSa« ima znacenje osoba.

To se vidi i iz sledeceg primera:

»Jer nece§ ostaviti duSe moje u paklu, niti ¢e§ dati da svetac tvoj vidi trulost.« (Dela 2,27;
Karadzic¢ev prevod)

»Da me neces ostaviti u boraviStu mrtvih, niti dopustiti da tvoj svetac istrune.« (Dela 2,27;
Rupcicev prevod).

Vukov prevod je doslovan, ali ga treba pravilno shvatiti, $to obi¢nom citaocu nije lako.

Medutim, Rupcic¢ev prevod je ovde veran smislu koji re¢i »duSa« i »Seol« imaju u jevrejskom
jeziku, a ne u grckoj filozofiji.

Rupci¢ je umesto izraza »duSa«, upotrebio licnu zamenicu »mene«, a umesto rec€i »pakao«,
»boraviste mrtvih« ili grob. To je uistinu pravi smisao tog teksta.

3. Covekov fizi¢ki Zivot (Luka 12,16-20).

Navodimo kao primer Hristovu pri¢u o lakomom i nerazumnom bogatasu koji unapred za mnoge
godine pravi planove kao da je gospodar svoga Zivota.

22




Ovde ¢emo uporedo navesti Rupci¢ev prevod ove price i engleski prevod iz biblije New
International Version (u nasem prevodu).

»Bijase neki bogatas Cije polje obilno urodi. I poce razmisljati u sebi: Sto da u¢inim? Nemam vise
u Sto skupiti ljetine. Ovako ¢u — re€e — uciniti : razvalit ¢u svoje zitnice te sagraditi vece, pa ¢u u njih
skupiti svoju pSenicu i svoja dobra. Tada ¢u reci svojoj dusi: 'Duso, ima§ mnogo dobra u zalihi za brojne
godine, pocivaj, jedi, pij, uzivaj!' 'Ludace, reCe mu Bog, jos nocas zatrazit e ti se natrag dusa. Komu ¢e
pripasti ono §to si skupio.'« (Luka 12,16—20; Rupci¢ev prevod)

U ovom tekstu tri puta se spominje izraz »dusa«, medutim pravi smisao re¢i »dusSa« u
ovom tekstu je »Zivot«, kako taj izraz prevodi New International Version:

»And I'll say to myself, you have plenty of good ...

But God said to him: ... This very night your life will be demanded from you ...«

»Ja ¢u reéi sebi: Imas mnogo dobra . .. Ali Bog mu je rekao: jo§ nocéas zatrazice ti se natrag
Zivot.«

U ovom prevodu re¢ »duSa« dvaput je zamenjena licnom zamenicom i jedanput recju »zivot«. To
je pravi smisao ovog teksta. ZaSto Rupci¢ nije u ovom tekstu zamenio izraz »duSa« odgovarajué¢im
ekvivalentima, licnom zamenicom i re¢ju »Zivot«, da bi reci »dusa« dao pravi smisao, kao §to je to ucinio
u Delima 2,27. Verovatno je u prevodu ove Isusove pric¢e bio pod uticajem svog teoloSkog uverenja. Onaj
koji veruje da pojedinac poseduje besmrtnu dusu prevodi¢e re¢ »psihe« izrazom »duSa« na mnogim
mestima na kojima bi potpuna objektivnost zahtevala drugu rec.

4. Re¢ dusa ima i znacenje »unutras$nji ¢ovek«. To metafizicko znacenje re¢i dusa imamo u
tekstovima 1. Petrova 1,22 1 Marko 14,34.

Donosimo uporedo ove tekstove prema Rupci¢evom prevodu i prema modernom engleskom
prevodu:

»Posto ste pokoravanjem istini ocistili svoje duse . ..« (1. Petrova 1,22 - Rup¢i¢)

»Posto ste pokoravanjem istini ocistili sebe .. .« (1. Petrova 1,22 - New International Version u
nasem prevodu)

Izraz »dusa« u ovom tekstu znaci »unutrasnje ja, tj. misli, volju i Zelje.

U ¢asu svoje samrtne borbe, Isus je rekao svojim uéenicima: »Zalosna je dusa moja do smrtil«
(Matej 26,38; Rupé¢i¢ev prevod) »Zalost u mom srcu je tolika da me gotovo slomilal« (Matej 26,38 —
Good News Bible)

Cesto gréka re¢ »rzuée« oznadava »unutrainjeg Soveka«, srce kao sediste oseéanja, i um kao
sediSte misli i volje.

Postoji jedan tekst koji podvlaci razliku izmedu duse i tela u odnosu na smrt i ¢ovekovu vecnu
sudbinu:

»Ne bojte se onih koji ubijaju telo, a duSe ne mogu ubiti; nego se bojte onoga koji moze i dusu i
telo pogubiti u paklu.« (Matej 10,28)

Neki pokusavaju da upotrebe ovaj tekst kao dokaz da covek ima besmrtnu dusu, koja nadzivljuje
telo. Ovaj tekst dokazuje upravo suprotno, jer istice da i »duSa« i »telo« mogu biti uniSteni u ognju
gehene, tj. u ognjenom jezeru.

Isus je takode rekao: »Kakva je korist ¢oveku ako sav svet dobije, a dusi svojoj naudi? ili kakav
¢e otkup dati covek za svoju dusu?« (Matej 16,26)

»Sto koristi ¢ovjeku ako dobije sav svijet, a izgubi svoj Zivot? Sto li moZe dati Sovjek kao
otkupninu za svoj zivot?« (Rupcic¢ev prevod)

Rupci¢ je ovde ispravno zamenio izraz »dusa« izrazom »zivot«. Isus naglasava vaznost spasenja
koje moramo ceniti viSe od svega blaga pa i od samog ovozemaljskog Zivota.

Kao $to smo ovde pokazali, grcka re¢ »psyche « (dusa) moze imati razli¢ita znacenja, i zato se u
Novom zavetu prevodi razlicitim izrazima. MoZe oznacavati Zivi organizam, osobu ili ljude, Zivot; moze
se odnositi na unutras$njeg coveka, tj. na ¢ovekove prirodne Zelje (Otkrivenje 18,14), na €ovekova
ose¢anja (Marko 14,34) na um i na srce (Dela 14,2; Efescima 6,6).

Na osnovu znacenja i upotrebe re¢i »dusa« u Bibliji, vidimo da Biblija ne govori o dusi kao o
nekom svesnom bi¢u u ¢oveku, koje nadzivljuje telo.

Upotreba i znacenje reci »pneuma« i u Novome zavetu

U grckom prevodu Biblije, u Septuaginti, jevrejska re¢ »ruach « (prevedena je recju »pneuma, i
ima isto znacenje kao njen jevrejski ekvivalent. U grckom tekstu Novog zaveta re¢ »pneuma« javlja se

23




385 puta, a u naSem jeziku prevedena je re¢ima duh, Duh, zivot i vetar. Pisana velikim slovima odnosi se
na Boga, Svetog Duha, a oznacava i andele — dobre i zle.

Kad se primenjuje na ¢oveka, re¢ duh je upotrebljena kao sinegdoha, to jest kao deo koji oznacava
celinu:

»Obradova se duh moj . . .« (Luka 1,47) Ovo ima isto znacenje kao i: »Ja klicem od radosti.«

Re¢ »pneuma« oznacava zivot ili dah, kao npr. u tekstu Luka 8,55:

»I povrati se duh njezin, i ustade odmah ...» (Luka 8,55)

»Her life returned ...« (Good News Bible) Prevedeno:

»I povrati se njen Zivot, i ustade odmah.«

Re¢ duh oznacava i karakter, kao nesto nevidljivo, $to se pokazuje samo delima:

»Jer nam Bog ne dade duha straha, nego sile i ljubavi i ¢istote.« (2. Timotiju 1,7)

U Bibliji New International Version ovaj tekst u prevodu gdasi: »Jer Bog nam nije dao duha
plasljivosti; naprotiv, duha sile, ljubavi i samokontrole.«

Rec » pneuma« (duh) oznacava i druge nevidljive karakteristike kao $to je htenje, osecanja i zelje.

»Dubh je srcan, ali je telo slabo.« (Matej 26,41)

Re¢ »pneuma« oznacava takode novu prirodu BoZje dece, koja su rodena odozgo, tj. od Svetoga
Dubha:

»Sto je rodeno od tela, telo je; a §to je rodeno od Duha, duh je.« (Jovan 3,6)

»Covek se rada fizi¢ki od ljudskih roditelja, a duhovno se rada od Duha.« (Jovan 3,6, prema Good
News Bible)

»Onaj koji je roden od Duha je nanovo roden ¢ovek«. To je smisao reci duh u gornjem tekstu.

Recju duh oznacava se i proslavljeno vaskrslo telo vernih (1. Korin¢anima 15,45)

»Pneuma« (duh) je ozivljujuéi princip Zivota, koji nam se daje od Boga prilikom rodenja, i koji se
vrac¢a Bogu u ¢asu smrti. To je dah ili disanje kao obelezje zivog bica.

Opisujuci akt umiranja, novozavetni pisci upotrebljavaju razlicite izraze, kao npr.:

»A Isus opet povika iza glasa, i ispusti dusu.« (Matej 27,50)

»A Isus opet povika jakim glasom, i ispusti duh.« (Matej 27,50, prema Bibliji New International
Version)

»A Isus opet povika jakim glasom, i ispusti svoj poslednji dah.« (Matej 27,50. prema prevodu iz
Good News Bible)

Nas prevodilac je ovde zamenio re¢ »duh« (dah) recju dusa, jer je bio pod uticajem svoje
teologije.

Ni u jednom drugom tekstu u kome se govori o Isusovom umiranju (Marko 15,37.38; Luka 23,46;
Jovan 19,30), nas prevodilac ne upotrebljava izraz »dusa«, ve¢ kaze da je Isus predao duh ili izdahnuo, na
primer:

»A Isus povika iza glasa, i izdahnu.« (Marko 15,37)

Isti greki izraz »exepsuxen« (izdahnu) nalazi se u opisu umiranja Ananije, Safire i Iroda (Dela 5,5;
5,105 12,23).

Razliciti nacini kojima je opisan ¢in umiranja pokazuju $ta se deSava u ¢asu smrti. Tada telo ne
napusta neka dusa ili duh kao bestelesno bice, ve¢ Covek fiziCki umire, tj. napusta ga Zivotni dah -
prestaje disati.

Kad je Isus podigao iz mrtvih Jairovu kéer, izvestaj kaze: »I povrati se duh njezin.« (Luka 8,55)
Izraz »duh« ovde je upotrebljen u znacenju »dah«.

U ¢asu svoje smrti Isus je rekao: »Oce, u ruke tvoje predajem duh svoj.« (Luka 23,46) Iste reci u
casu svoje mucenicke smrti izgovorio je dakon Stefan (Dela 7,59). On nije rekao: »Gospode Isuse, primi
mene!« ve¢ »primi duh (pneuma) moj«. »Kad to rece, usnu.« (Dela 7,59.60) Usnuo je ili umro u ¢vrstoj
nadi da ¢e mu prilikom vaskrsenja opet biti vracen dah. Tako i u toj nadi umiru svi verni Hristovi
sledbenici (1. Solunjanima 4,14-17).

Prema tome iz navedenih primera mozemo se osvedociti da izrazi »duh« i »duSa« oznacavaju
katkada jedan isti ili slican pojam, a katkada dva potpuno razli¢ita pojma. Ovo poslednje narocito vazi
kada govorimo o sastavnim delovima coveka: prah zemaljski plus $as¢ (dah) daju »nefe«, tj. zivu dusu.

Sli¢no znacenje imaju reci duh i dusa kad se unotrebljavaju kao oznaka covekove li¢nosti.

Isus je rekao:

»Ljubi Gospoda Boga svojega svim srcem svojim, svom dusom svojom, svom snagom svojom i
svom misli svojom.« (Luka 10,27)

"lzraz »snaga« oznacava Covekov telesni zivot, izraz »misao« ili »um« oznacava Covekov
duhovni Zivot, a »dusa« i »srce« covekov osecajni i psihicki zivot.

24




Govoreci o odlikama svetog hri§¢anskog zivota, apostol Pavle pise Solunjanima:

»l ceo va$ duh i dusa i telo da se sacuva bez krivice za dolazak Gospoda nasega Isusa Hrista.« (1.
Solunjanima 5,23)

Bog trazi od nas posvecenje celog bica. To je lepo istakao psalmista David:

»Svagda vidim pred sobom Gospoda: on mi je s desne strane da ne posrnem. Toga radi raduje se
srce moje, i veseli se jezik moj, jos ¢e se i telo moje smiriti u uzdanju.« (Psalam 16,8.9)

Na kraju ponavljamo da izrazi duh i dusa imaju razli¢ito znacenje kad je re¢ o sastavu ili strukturi
coveka (1. Mojsijeva 2,7), a slicno kad je re¢ o ¢oveku kao celini. Takode smo se mogli osvedociti da
Biblija nigde ne govori o dusi kao bestelesnom bicu koje bi u ¢asu smrti napustilo telo. Biblija govori o
duhu ili dahu koji se vra¢a Bogu u ¢asu smrti, da bi nam opet bio vrac¢en u dan vaskrsenja.

Obecanje Bozje reci Hristovim sledbenicima glasi:

»A ako li zivi u vama Duh onoga koji je vaskrsao Isusa iz mrtvih, onaj koji je podigao Hrista iz
mrtvih ozivece i vasa smrtna telesa Duhom svojim koji Zivi u vama.« (Rimljanima 8,11)

BESMRTNOST SAMO PO HRISTU (prvi deo)

Duboko u ljudskoj dusi usadena je teznja za vecnim ili besmrtnim zivotom. Tu teZnju sam Bog
stavio je u ljudsko srce. Propovednik kaze da je Bog stavio u nas »misao o ve¢nosti« (Propovednik 3,11 -
Bakoti¢).

Teziti za besmrtnos¢u i posedovati ve¢ sad besmrtnost nije isto. Neki ipak tvrde, verovatno iz
zelje za vecnos§cu, da ve¢ poseduju u sebi jedan besmrtni element - besmrtnu dusu. U Svetom pismu nigde
se ne spominje izraz »besmrtna dusa«, ali se izri¢ito spominje da je jedino Bog besmrtan. Kao potvrdu
ovome navodimo reci apostola Pavla. On naziva Boga »Car nad carevima i gospodar nad gospodarima,
koji sam ima besmrtnost i zivi u svetlosti kojoj se ne moze pristupiti . . .« (1. Timotiju 6,15.16). Prvi
covek bio je stvoren s moguénoséu da postane besmrtan pod uslovom da ostane poslusan Bogu. Ali posto
je prestupio Bozju izri¢itu zapovest, izgubio je prednost da jede rod s »drveta zivota« i udaljen je bio iz
edemskog vrta (1. Mojsijeva 3,22-24). Prekinuvsi nepoverenjem i neposlusnoséu vezu sa Bogom, [zvorom
zivota, ¢ovek je postao smrtan. »Zato kao $to kroz jednoga ¢oveka dode na svet greh, i kroz greh smrt, i
tako smrt ude u sve ljude, jer svi sagresiSe.« (Rimljanima 5,12)

U svojoj neizmernoj ljubavi prema ¢oveku Bog je od ve¢nih vremena nacinio plan za spasenje
coveka i1 ponovno vracanje svih prednosti coveku koje je grehom izgubio.

Realizator tog plana dragovoljno je postao Hristos, Bozji Sin, koji je uzeo na sebe ljudsku prirodu,
postao nasa Zamena, uzeo na sebe naSe grehe, da bi svi koji Ga verom prihvate kao svoga Spasitelja imali
u Njemu oprostenje greha, duhovno obnovljenje i dar ve¢nog Zivota.

Prema izvestaju Bozje reci, svrha Hristovog dolaska na ovaj svet bila je mnogostruka;

1. Da svetu otkrije Boga (Jovan 1,14.18; 17,6.26; 1. TimotijuZ.16).

2. Da otkupi ¢oveka, uzimajuci na sebe njegove grehe (Jovan 1,29; Jevrejima 9,28; 1. Petrova
2,24).

3. Da sjedini Boga i ¢oveka (Matej 1,23; Jovan 1,51; 1. Petrova 3,18).

4. Da opet vrati vecni zivot smrtnom coveku (Jovan 3,15.16; 4,14; 5,24; 10,28; 11,25.26; 14,19;
17,3).

5. Da unisti davola i razori njegova dela (Jovan 12,31; 16,33; Jevrejima 2,14; 1. Jovanova 3,8;
Rimljanima 8§,1-3)

Ovde ¢emo se narocito zadrzati na Cetvrtoj svrsi Hristovog dolaska na ovaj svet: On je doSao da
opet vrati vecni zivot smrtnom ¢oveku.

Sam Isus svedoci o sebi kao Darodavcu vecnog zivota. Za nas je vrlo vazno da ¢ujemo $ta sam
Hristos kao Bogocovek svedoci o sebi. On je vrhovni autoritet i Njegovo je svedoCanstvo nepogresivo.

Ljubljeni Isusov ucenik Jovan nam je u svom Jevandelju verno sacuvao Hristova svedoCanstva o
samome sebi.

Zanimljivo je da apostol Jovan u svom Jevancelju Cesto upotrebljava u vezi s Isusom tri klju¢ne
reCi: Zivot, ljubav i svetlost. Re¢ »zivot« (zoe) pojavljuje se u Jovanovim spisima 36 puta; glagol »ljubiti«
(agapao) 37 puta, a imenica »svetlost« (phos) 23 puta.'

25




Isusovo svedocanstvo Nikodimu o sebi kao izvoru veénog Zivota

U svom no¢nom razgovoru sa jevrejskim uciteljem Nikodimom Isus je otkrio dve naroCito vazne
istine koje se tiCu naSeg vecnog spasenja: potrebu licne vere u podignutog ili razapetog Hrista zbog nasih
greha i potrebu licnog iskustva novorodenja. Isus je rekao Nikodimu:

»1 kao §to Mojsije podize zmiju u pustinji, tako treba sin Covecij da se podigne, da ni jedan koji ga
veruje ne pogine nego da ima Zivot vecni.« (Jovan 3,14.15)

Isus je podsetio Nikodima na jedan dogadaj iz istorije Izrailja, koji mu je bio dobro poznat. Kad
su Jevreji na svom putovanju kroz pustinju iz Egipta u Obecanu zemlju poceli da gundaju na Mojsija i
izrazavaju neverstvo i neposlusnost prema Bogu, Gospod je povukao ©o njih svoju zastitu. Tada su se u
velikoom broju pojavile otrovne zmije od ¢ijeg su ujeda mnogi pomrli. Kad je narod u svojoj velikoj
nevolji zavapio Bogu za pomo¢, priznajuci svoje grehe, 1 kad se i Mojsije usrdnom molitvom obratio
Bogu, Gospod mu je rekao:

»Nacini zmiju vatrenu i metni je na motku, i koga ujede zmija, neka pogleda u nju pa ¢e ozdraviti.
I nacini Mojsije zmiju od mjedi i metnu je na motku, i koga god ujede zmija, on pogleda u zmiju od mjedi,
1 ozdravi.« (4. Mojsijeva 21,8.9) Narod je znao da zmija nema u sebi mo¢ da im pomogne. To je bio samo
simbol koji je ukazivao na Hrista koji je dosao u »obli¢ju tela greSnoga« i koga je Bog »nas radi ucinio
grehom da mi postanemo Bozjom pravednosc¢u u njemu« (2. Korin¢anima 5,21).

Pogled vere u Onoga koga je simbol predstavljao donosio je ljudima ozdravljenje. Kad je kasnije
video Isusa razapetog na podignutom krstu, Nikodim se setio Isusovih reci da ¢e biti »podignut« kao §to je
Mojsije nekada podigao bakrenu zmiju u pustinji. To je Nikodima uverilo u bozanstvo Bozjeg Sina, i on
Ga je prihg.atio verom kao svog li¢nog Spasitelja.

Pogled vere u Onoga koji je bio »ranjen da bismo se mi njegovim ranama iscelili« (Isaija 53,5) donosi
nam duhovno ozdravljenje i zivot vecni.

Isusovo svedocanstvo Samarjanki o sebi kao izvoru ve¢nog Zivota

Na putu u Galileju Isus je seo kod Jakovljevog izvora da se odmori i tu je zatrazio uslugu od Zene
Samarjanke koja je dosla da zahvati vodu. Stupio je u razgovor s njom da bi joj posvedocCio o sebi kao
izvoru veénog zivota.

»Daj mi da pijem«, rekao joj je Isus. Ona mu je odgovorila: »Kako ti, Jevrejin buduci, mozes
iskati od mene Zene Samarjanke da pijes ...7«

Isus nudi Samarjanki zivu voduvecni Zivot.
Isti dar obecava Isus svima koji Njega prihvate
verom i pokajanjem kao li¢nog Spasitelja

26




Isus joj je odgovorio: »Da ti zna$ dar Bozji, 1 ko je taj koji ti govori: daj mi da pijem, ti bi iskala
u njega i dao bi ti vodu zivu ... Svaki koji pije od ove vode (iz Jakovljevog izvora) opet ¢e ozedneti; a koji
pije od vode koju ¢u mu ja dati, ne¢e ozedneti do veka, nego voda $to ¢u mu ja dati postace u njemu izvor
vode koja tece u Zivot vecni.« (Jovan 4,7-14)

»Dar BoZji« je sam Isus Hristos i vecni zivot koji On daje svima koji Ga verom prihvataju kao
svog li¢nog Spasitelja. Zena Samarjanka nije bila u poéetku spremna da prihvati »BoZji dar«, tu ponudenu
»vodu Zivota, niti je pravilno shvatila o ¢emu Isus govori. Tek u toku daljeg razgovora, kad joj je otkrio
tajne njenog zivota i otvoreno kazao ko je On, priznala je da je On obecani Mesija. Uvidela je da je velika
gresnica i donela odluku da uz BoZzju pomo¢ napusti stari gre$ni nacin zivota.

»Da bismo primili 'Zivu vodu', prvo mora da bude otklonjena 'ustajala voda greha'. Stari zivot
greha treba da umre, da bi otpoéeo novi Zivot.«

U raspravi sa Jevrejima Isus svedo¢i o sebi kao Izvoru Zivota i o budu¢em vaskrsenju.

Prilikom prisustvovanja jednom prazniku u Jerusalimu u prole¢e 29. godine Isus je izleCio uzetoga
u banji Vitezdi. Posle toga raspravljao je s Jevrejima koji su Ga optuzivali da je bolesnoga izleCio u
Subotu. Jevreji su smatrali da se samo akutnom bolesniku moze pomo¢i u Subotu, a ne i hroni¢nom.

Tom prilikom Isus je izgovorio sledece veoma znacajne reci:

»Jer kao §to Otac podize mrtve, i ozivljuje, tako i sin koje hoce ozivljuje.« (Jovan 5,21)

»Zaista, zaista vam kazem: ko moju rec slusa i veruje onome koji me posla, ima zivot ve¢ni. On
ne dolazi na sud ve¢ je presao iz smrti u zivot.« (Jovan 5,24)

»Jer kao $to Otac ima zivot u sebi, tako dade i Sinu da ima zivot u sebi.« (Jovan 5,26)

Isus ima vlast da ozivljuje ili vaskrsava, kako u duhovni zivot, tako i u besmrtni Zivot u dan svog
drugog dolaska.

Uslov za primanje vec¢nog zivota je sluSanje i izvrSavanje Hristovih re¢i. Re¢ Bozja verom
primljena u srce predstavlja u nama pocetak vecnog zivota. Ona nasSem zivotu daje nov kvalitet.

Isus ima u sebi Zivot, izvoran Zivot, nepozajmljen, ni od koga proizagao.’

To su bile Isusove smele tvrdnje pred Jevrejima. Ali Jevreji su u to vreme ve¢ bili prozeti grckom
filozofijom i viSe su verovali grckoj filozofiji negoli Hristu. Dar vecnog Zivota o kome im je Isus govorio
nisu mogli shvatiti, jer im je um bio obuzet Platonovom naukom o urodenoj besmrtnosti duse. Jevreji su
bili uvredeni Isusovom tvrdnjom da se u Njemu nalazi Zivot i da On mozZe oziveti ili vaskrsnuti koga hoce.

Isus je nastavio:

»Ne divite se ovome, jer ide ¢as u koji ¢e svi koji su u grobovima cuti glas sina Bozijega. I izi¢i ¢e

koji su ¢inili dobro u vaskrsenje zivota, a koji su €inili zlo u vaskrsenje suda.« (Jovan 5,28.29)
Isus ovde otvoreno govori o vaskrsenju. Svi ¢e vaskrsnuti: dobri i zli. Jedni na Zivot ve¢ni, a drugi na
pogibao ili propast ve¢nu. Apostol Pavle kaze da ¢e pravedni vaskrsnuti u dan Hristovog drugog dolaska
(1. Korin¢anima 15,23). To je prvo vaskrsenje. Nepokajani greSnici vaskrsnuce hiljadu godina kasnije. To
je drugo vaskrsenje. Bozja re¢ kaze:

»Ostali mrtvaci ne ozivese dok se ne svrsi hiljadu godina. Ovo je prvo vaskrsenje. Blazen je i svet
onaj koji ima deo u prvom vaskrsenju; nad njima druga smrt nema oblasti, nego ¢e biti sveStenici Bogu i
Hristu i carovace s njime hiljadu godina.« (Otkrivenje 20,5.6)

Nekadasnji i sadasnji hilijasti veruju da ¢e to carovanje s Hristom biti na ovoj Zemlji, ali Bozja
re¢ to ne uci. Ona uci da ¢e to carovanje biti na Nebu, a tek posle hiljadu godina Bozji presto bice
uspostavljen na obnovljenoj Zemlji (Otkrivenje 21,1-8).

Za nas je vazno da shvatimo ko ¢e imati udela u prvom vaskrsenju, vaskrsenju u zivot vec¢ni. U
njemu ¢e imati udela samo oni koji su verom primili Hrista za svog li¢nog Spasitelja i Duhom BoZzjim i
Njegovom recju doziveli novorodenje. Novorodenje je napuStanje greha uz Bozju pomo¢ i stalno
pot¢injavanje li¢nog Zivota vodstvu Svetoga Duha. »A ako li zivi u vama Duh onoga koji je vaskrsao
Isusa iz mrtvih, onaj koji je podigao Hrista iz mrtvih ozivecée i vasa smrtna telesa Duhom svojim koji zZivi
u vama.« (Rimljanima 8,11)

27




Isusovo svedocanstvo u Kapernaumu o sebi kao hlebu sa Neba koji daje vecni Zivot

U prolece tridesete godine Isus se nalazio u Galileji gde je s pet hlebova i dve ribe nahranio pet
hiljada ljudi. Posle tog velikog ¢uda narod je stalno trazio Isusa ocekujuéi od Njega da zadovolji njihove
potrebe za telesnom hranom.

Kad se Isus ponovno sreo s tim ljudima u Kapernaumu, rekao im je:

»Zaista, zaista vam kazem: ne trazite me §to Cudesa videste, nego $to jedoste hleba i nasitiste se.
Starajte se ne za jelo koje prolazi, nego za jelo koje ostaje za vecni zivot, koje ¢e vam dati sin Covecij, jer
ovoga potvrdi otac Bog.« (Jovan 6,26.27)

Dalje u razgovoru Isus im je otvoreno kazao:

»Ja sam hleb zivota: koji meni dolazi, ne¢e ogladneti, i koji mene veruje nece nikada ozedneti.« (Jovan
6,35)

»A ovo je volja onoga koji me posla da svaki koji vidi sina i veruje ga ima zivot vec¢ni; i ja ¢u ga
vaskrsnuti u poslednji dan.« (st. 40)

»Zaista, zaista vam kazem: koji veruje mene ima zivot vecni. Ja sam hleb zivota. Ocevi vasi
jedose manu u pustinji, i pomrese. Ovo je hleb koji silazi s neba: da koji od njega jede ne umre. Ja sam
hleb zivi koji side s neba; koji jede od ovoga hleba Zivece vavek; i hleb koji ¢u ja dati telo je moje, koje ¢u
dati za Zivot sveta.« (st. 47-51)

Isus je ovim naglasio da obic¢an hleb privremeno zadovoljava nasu potrebu za hranom, a obi¢na
voda privremeno gasi nasu telesnu Zed, ali On je »hleb« koji je siSao s Neba i »voda Zivota« koji
zadovoljava glad i Zed duse za ve¢nim Zivotom.

Da bismo imali Zivot ve¢ni, moramo se hraniti Hristom:

»Zaista, zaista, vam kazem, ako ne jedete tela sina cove¢jega i ne pijete krvi njegove, necete imati
zivota u sebi. Koji jede telo moje i pije moju krv ima zivot vecni, i ja ¢u ga vaskrsnuti u poslednji dan.«
(st. 53.54)

»Kao $to me posla zivi otac, i ja zivim oca radi; i koji jede mene i on ¢e ziveti mene radi. Ovo je
hleb koji side s neba: ne kao $to vasi ocevi jedose manu, i pomrese; koji jede hleb ovaj ziveée vavek.« (st.
57.58)

»Duh je ono $to ozivljava; telo ne pomaze nista. Reci koje vam ja rekoh duh su i Zivot su.« (st. 63)

Hraniti se Hristom, jesti Njegovo telo i piti Njegovu krv, znaci verom prisvojiti Njegov zZivot. To
znaci primiti Njega kao svog li€nog Spasitelja, veruju¢i da nam On prasta grehe i da po Njemu na$ zivot
dobija nov kvalitet. Zato $to je Isus dao svoj Zivot za nas, mozemo imati udela u Njegovom Zivotu.*

Hraniti se Hristom znaci verom stalno prisvajati istine Bozje reci kao pravilo svoga Zivota. Re¢
Bozja primljena verom u nasa srca pocetak je ve¢nog Zivota u nama. Isus je rekao: »Telo ne pomaze nista,
reci koje vam ja rekoh duh su i zivot su.« (Jovan 6,63)

Mnogi su slusajuci Isusove re¢i o Njemu kao hlebu, koji je siSao s Neba i kojim treba da se hrane
da bi imali zivot vecni, doziveli sablazan i zauvek Ga napustili. Oni su teSko shvatili i tesko primali
Hristove reci, jer im je um bio zaslepljen laznom naukom o urodenoj besmrtnosti duse.

Ovde ¢emo iz Jovanovog jevandelja navesti jo§ nekoliko znacajnih Hristovih izjava o sebi kao
izvoru i putu vecnog zivota.

Evo Hristovog svedocanstva izgovorenog prilikom praznika Senica:

»A u poslednji veliki dan praznika stajaSe Isus i vikase govoreci: ko je zedan neka dode k meni i
pije. Koji me veruje, kao $to pismo rece, iz njegova tela poteci ¢e reke zive vode. A ovo rece za Duha
kojega posle primise oni koji veruju u ime njegovo.« (Jovan 7,37—39)

Isus je izvor vode koja donosi novi zivot onima koji piju, i ¢ini da takvi postanu izvor osvezenja
za druge.

Istom prilikom u predvorju hrama Isus je izgovorio sledece reci:

»Ja sam videlo svetu; ko ide za mnom nece hoditi po tami, nego ¢e imati videlo zivota.« (Jovan
8,12)

Ono §to je Sunce za naSu planetu, to je Hristos za na$ duhrvni zivot. On je ne samo svetlost, ve¢ i
zivot. Ko ima Hrista, ima Zivot.

Isus uporeduje sebe sluzeci se slikom vrata i pastira:

»Ja sam vrata; ko ude kroza me, spasce se.« (Jovan 10,9)

»Ja sam pastir dobri; pastir dobri dusu svoju polaze za ovce.« (Jovan 10,11)

Isus je vrata koja vode u vecni zivot. On je nevin uzeo na sebe nase grehe i umro umesto nas da
bismo verom u Njega dobili oprostenje i vecni Zivot.

Suocen sa smréu svog prijatelja Lazara, Isus je ovako teSio Lazarevu sestru Martu:

28




»Ja sam vaskrsenje i zivot: koji veruje mene ako i umre zivece.« (Jovan 11,25)

Isus je dokazao istinitost ovih re¢i pozivajuc¢i Lazara u zivot: »l ovo rekavsi zovnu iza glasa:
Lazare! izidi napolje. I izide mrtvac obavit platnom po rukama i po nogama.« (Jovan 11,43.44)

Isus je pozvao Lazara iz groba, a nije kazao: »DuSo Lazareva, sidi iz raja ili CistiliSta gde se
nalazi§ i vrati se u telo!« Vaskrsnuvsi iz mrtvih, Lazar nije imao Sta da pri¢a o zagrobnom zZivotu, jer je
smrt samo besvestan san.

Isus je dalje kazao o sebi:

»Ja sam put i istina i Zivot; niko ne¢e do¢i k Ocu do kroza me.« (Jovan 14,6)

Isus nam je svojom Zrtvom otvorio put u Nebo; On nam je otkrio ve¢ne Bozje istine jer je bio i
jeste utelovljena istina. On kao Bog je izvor Zivota, i ko prima Njega, prima zivot u obilju, veéni Zivot
(Jovan 10,10).

Uoci svoga stradanja Isus je u svojoj prvosvestenickoj molitvi izgovorio sledece znacajne reci:

»A ovo je zivot veCni da poznaju tebe, jedinoga istinoga Boga, i koga si poslao Isusa Hrista.« (Jovan 17,3)

Ovde je u prvom redu re¢ o iskustvenom poznavanju Boga koje proistice iz stalnog druzenja s
Bogom i nastojanja da svoj Zivot i karakter sve vise dovodimo u sklad s Bozjom voljom.

»Koji govori: poznajem ga, a zapovesti njegovih ne drzi, laza je, i u njemu istine nema.« (1.
Jovanova 2,4)

Apostol Jovan, omiljeni Hristov u¢enik ovako svedoci u skladu sa svojim licnim poznavanjem
Boga Oca i Isusa Hrista:

»l ovo je svedocanstvo da nam je Bog dao zivot vecni; i ovaj Zivot veéni u sinu je njegovom. Ko
ima sina Bozijega ima Zivot; ko nema sina Bozijega nema Zivota.« (1. Jovanova 5,11.12)

Vecni zivot je dar. Svaki dragoceni dar daje se uvek prikladno pripremljen i lepo umotan. U
Hristu se nalazi dar ve¢nog Zivota, i ko prima Hrista, prima s Njime i dar ve¢nog zivota.

Kako mozemo primiti taj dragoceni dar? Njega mozemo dobiti verom u Hrista kao svog li¢nog
Spasitelja i novorodenjem.

Isus je kazao Nikodimu: »Ako se ko nanovo ne rodi, ne moze videti carstva BoZjega.«

»Zaista, zaista ti kazem: ako se ko ne rodi vodom i Duhom ne moZe uéi u carstvo BoZje. Sto je
rodeno od tela, telo je; a §to je rodeno od Duha, duh je.« (Jovan 3,5.6)

Novorodenje mozemo doziveti jedino ako dopustimo da BoZja rec i Sveti Duh promene nas§ zivot.

Od Adama, naseg praoca, prirodnim ro¢enjem, primamo samo kratkotrajni, prolazni zivot. Ali od
naSeg duhovnog Roditelja, Svetog Duha, novorodenjem mozemo primiti duhovni i ve¢ni zivot.

Bog nam danas nudi svoj dragoceni dar - ve¢ni zZivot u Isusu Hristu. Ne oklevajmo da ga primimo
dok nam ga Bog milostivo nudi i dok za nas traje vreme milosti.

BESMRTNOST SAMO PO HRISTU (drugi deo)

U predasnjem poglavlju govorili smo o Hristu koji se otkrio svojim sluSaocima kao Onaj u kome
se nalazi zivot, vecni zivot. On je sebe nazvao »vodom Zivota«, »hlebom zivota, »vratima« koja vode u
zivot i Putem Zivota. On je do$ao na ovaj svet da »ovce njegove imaju Zivot i da ga imaju u izobilju«
(Jovan 10,10). Dosao je da »unisti smrt i obznani zivot i besmrtnost radosnom vesti« (2. Timotiju 1,10).

Primanjem Svetoga Duha na dan Duhova apostoli su potpunije shvatili da je ve¢ni zZivot jedino u
Hristu, i to odsada postaje sredi$nja tema njihovog propovedanja. Sustina njihove poruke je bila - u Hristu
imamo spasenje i ve¢ni zivot zahvaljuju¢i Njegovom zivrtu, Njegovoj Zrtvi, vaskrsenju, posrednickoj
sluzbi na Nebu i Njegovom slavnom drugom dolasku.

Vest o Hristu kao jedinom Putu Zivota apostoli su najpre propovedali Jevrejima (Dela 5,20), a kad
su je oni prezreli, obratili su se svojim propovedima neznaboscima.

Pavle i Varnava kazali su Jevrejima u Antiohiji:

»Vama je najpre trebalo da se govori re¢ Bozja; ali kad je odbacujete, i sami se pokazujete da
niste dostojni ve¢noga zivota, evo se obracamo k neznaboscima.« (Dela 13,46)

Mnogima je apostolska poruka da se spasenje i dar ve¢nog zivota nalaze jedino u Hristu bila
neshvatljiva i zato su odbili da prihvate. Zasto su je odbili? Pavle daje objasnjenje:

»Mi propovedamo Hrista raspeta, Jevrejima dakle sablazan, a Grcima bezumlje.« (1. Korin¢éanima
1,23) Dalje dodaje: »A telesni covek ne razume §to je od Duha Bozjega; jer mu se €ini ludost i ne moze da
razume, jer treba duhovno da se razgleda. Duhovni pak sve razgleda, a njega sama niko ne razgleda.« (1.
Korin¢anima 2,14.15)

29




Sta je bilo to o 3ta su se u apostolskom propovedanju spoticali mnogi Jevreji i neznabogci?
Spoticali su se o evandeosku poruku da nase spasenje i vecni Zivot zavise od Hristove smrti i vaskrsenja.
Spoticali su se o tvrdnju apostola da ¢ovek sam po sebi nema privilegije besmrtnosti, da sam nema neki
besmrtni element, besmrtnu dusu, ve¢ da vecni Zivot moze jedino da primi kao dar u Hristu, verom u
Hrista kao svog li¢nog Spasitelja i novorodenjem od Duha Svetoga.

Nasuprot Siroko prihvacenog verovanja da ¢ovek ima besmrtnu dusu - $to je Platonovo ucenje -
apostoli su isticali da jedino Bog ima besmrtnost. Ovo je jedna od temeljnih istina Svetoga pisma.
Govoreci o Bogu apostol Pavle isti¢e Njegovo ime: »Koji sam ima besmrtnost, i Zivi u svetlosti kojoj se
ne moze pristupiti, kojega niko od ljudi nije video, niti moze videti, kojemu ¢ast i drzava ve¢na. Amin.«
(1. Timotiju 6,16)

Ovu istinu da je Bog jedini besmrtan treba posebno naglasiti, jer je i danas veoma rasireno
Platonovo ucenje o besmrtnosti duse.

Napominjemo da se gréka re¢ »psyche« (dusa) spominje u Novbm zavetu 105 puta, a rec
»pneuma« (duh) 385 puta. Obe reci zajedno spominju se dakle 490 puta. Medutim, nijedanput se uz ove
re€i ne nalazi atribut »besmrtan«.

U Starom zavetu jevrejska re¢ »nefe« (dusa) spominje se 754 puta, a re¢ »ruach« (duh) 380 puta -
svega 1134 puta! Nigde uz te reéi ne stoji izraz »besmrtan«. Taj atribut stoji samo uz jedno Biée -Boga.'

Besmrtnost je dar koji ¢e verni primiti od Hrista na dan Njegovog slavnog dolaska.

To je bila licna vera apostola Pavla koji je pred kraj svoga zivota ovako pisao mladom saradniku
Timotiju:

»Dobar rat ratovah, trku svrsih, veru odrzah. Dalje, dakle, meni je pripravljen venac pravde, koji
¢e mi dati Gospod u dan onaj, pravedni sudija, ali ne samo meni, nego i svima koji se raduju njegovu
dolasku.« (2. Timotiju 4,8)

Nasa nada u buducnost

Postoji smrt, ali i nada u veéni Zivot, u besmrtnost. Vrata u taj zivot je za umrle verne -
vaskrsenje, a za zive pravedne - preobrazenje na dan Hristovog slavnog drugog dolaska. Kad Sveto pismo
govori o vaskrsenju, ono ne govori o »vaskrsenju tela«, ve¢ o »vaskrsenju mrtvih«. Bozji glas budi
mrtve, i oni Mu se odazivaju. Isus je nada nase slavne buducnosti. On je rekao: »A ovo je volja oca koji
me posla da od onoga $to mi dade nista ne izgubim, nego da ga vaskrsnem u poslednji dan. A ovo je volja
onoga koji me posla da svaki koji vidi sina i veruje ga ima zivot vecni; i ja ¢u ga vaskrsnuti u poslednji
dan. Niko ne moze do¢i k meni ako ga ne dovuce otac koji me posla; i ja ¢u ga vaskrsnuti u poslednji dan.
Koji jede moje telo i pije moju krv ima zivot veéni, i ja ¢u ga vaskrsnuti u poslednji dan.« (Jovan
6,39.40.44.54)

Isus je zalog naSe slavne buduénosti. On vaskrsava one koji veruju Njega i s Njime se sve vise
ujedinjuju, hraneci se Njegovom re¢ju (Jovan 6,63).

Apostol Pavle Citavo petnaesto poglavlje svoje Prve poslanice Korin¢anima posvetio je pitanju
vaskrsenja. O vaskrsenju vernih pise i u 1. Solunjanima 4,13-18. On istice sledece Cinjenice:

1. Ako nema vaskrsenja, uzalud je nasa vera i naSe propovedanje.

»] ako nema vaskrsenja mrtvih, to ni Hristos ne usta. A ako Hristos ne usta, uzalud dakle
propovedanje naSe, a uzalud i vera vasa. Jer ako mrtvi ne ustaju, ni Hristos ne usta. A ako Hristos ne usta,
uzalud vera vasa: jo§ ste u gresima svojim. [ ako se samo u ovom zivotu uzdamo u Hrista, najnesre¢niji
smo od svih ljudi.« (1. Korin¢anima 15,13—19)

2. Hristovo vaskrsenje je garancija naSeg vaskrsenja:

»Ali Hristos usta iz mrtvih, i bi novina onima koji umrese. Jer buduci da kroz ¢oveka bi smrt, kroz
coveka i vaskrsenje mrtvih.« (1. Korin¢anima 15,20.21)

3. Vaskrsenje pravednih i preobraZzenje zivih pravednih dogodic¢e se u »poslednji dan«, u dan
Hristovog drugog dolaska:

»ler ¢e sam Gospod sa zapovescu, s glasom arandelovim, i s trubom BoZjom si¢i s neba; i mrtvi u
Hristu vaskrsnuce najpre; a po tom mi zivi koji smo ostali, zajedno s njima bi¢emo uzeti u oblake na
susret Gospodu na nebo, i tako ¢emo svagda s Gospodom biti.« (1. Solunjanima 4,16.17)

»ler kako po Adamu svi umiru, tako ¢e i po Hristu svi oziveti. Ali svaki u svom redu: novina
Hristos; a po tom oni koji verovase Hristu o njegovu dolasku.« (1. Korin¢anima 15,22.23)

»Evo vam kazujem tajnu: jer svi neCemo pomreti, a svi ¢emo se pretvoriti. V jedan put, u trenucu
oka u poslednjoj trubi; jer ¢e zatrubiti i mrtvi ¢e ustati neraspadljivi, i mi ¢emo se pretvoriti. Jer ovo
raspadljivo treba da se obuce u neraspadljivost, i ovo smrtno da se obuce u besmrtnost. A kad se ovo

30




raspadljivo obuce u neraspadljivost, i ovo se smrtno obuce u besmrtnost, onda ¢e se zbiti ona re¢ $to je
napisana: pobeda prozdre smrt.« (1. Korinéanima 15,51-54)

Svi ljudi su podlozni smrti zbog Adamovog greha i zbog svojih vlastitih greha, ali samo oni koji
su umrli »u Hristu, tj. koji su ziveli u zajednici ' sa Hristom, imace udela u vaskrsenju pravednih prilikom
Hristovog drugog dolaska. Verni koje ¢e Hristos zate¢i zive prilikom svog dolaska bi¢e u tren oka
preobrazZeni.

Sta ¢e se dogoditi sa zlima koje Hristov drugi dolazak bude zatekao Zive?

Njih ¢e obuzeti strah i trepet. Ne¢e moci podneti svetlost i sjaj Njegovog dolaska. Govorice
gorama i pecinama:

»] govorase gorama i kamenju: padnite na nas, i sakrijte nas od lica onoga $to sedi na prestolu, i
od gnjeva jagnjetova.« (Otkrivenje 6,16)

»Koji ¢e primiti muku, pogibao vecnu od lica Gospodnjega i od slave njegove.« (2. Solunjanima
1,9)

I mrtvi zli ¢e vaskrsnuti, ali ne u isto vreme kada i mrtvi pravedni.

Isus govori o dve grupe vaskrsnulih. On je rekao:

»Ne divite se ovome, jer ide ¢as u koji ¢e svi koji su u grobovima ¢uti glas sina BoZijega, i iziéi ¢e
koji su ¢inili dobro u vaskrsenje Zivota, a koji su ¢inili zlo u vaskrsenje suda.« (Jovan 5,28.29)

I apostol Pavle istice da ¢e vaskrsnuti pravedni i nepravedni (Dela 24,15). Dok ¢e pravedni
vaskrsnuti prilikom Hristovog drugog dolaska, nepravedni ¢e vaskrsnuti u drugom vaskrsenju posle
hiljadu godina. O tome pisSe apostol Jovan: »A ostali mrtvaci ne oziveSe dok se ne navrsi hiljadu godina.
Ovo je prvo vaskrsenje. Blazen je i svet onaj koji ima deo u prvom vaskrsenju; nad njime druga smrt nema
oblasti.« (Otkrivenje 20,5.6) Nepokajane greSnike ¢eka osuda i druga smrt (Otkrivenje 20,12-15). »Jer je
plata za greh smrt, a dar BoZji je zivot veéni u Hristu Isusu.« (Rimljanima 6,23)

U kakvom c¢e telu - mrtvi vaskrsnuti?

Biblija u¢i da ¢e pravedni vaskrsnuti u preobrazenom, duhovnom, neraspadljivom, besmrtnom
telu.

Govoreci o vaskrsenju pravednih, apostol Pavle pise:

»Ali ¢e reéi ko: kako ¢e ustati mrtvi? i u kakvom ¢e telu do¢i? Bezumnice! ti $to sejes nece oziveti
ako ne umre. I §to sejes ne sejes telo koje ¢e biti, nego golo zrno, bilo pSeni¢no ili drugo kako. A Bog mu
daje telo kako hoce, i svakom semenu svoje telo.

Nije svako telo jedno telo, nego je drugo telo covecje, a drugo skotsko, a drugo riblje a drugo
pti¢je. I imaju telesa nebeska i telesa zemaljska: ali je druga slava nebeskima, a druga zemaljskima. Druga
je slava suncu, a druga slava mesecu, i druga slava zvezdama: jer se zvezda od zvezde razlikuje u slavi.
Tako 1 vaskrsenje mrtvih: seje se za raspadljivost, a ustaje za neraspadljivost; Seje se u sramoti, a ustaje u
slavi; seje se u slabosti, a ustaje u sili; Seje se telo telesno, a ustaje telo duhovno. Ima telo telesno, i ima
telo duhovno.« (1. Korin¢anima 15,35-44)

Pavle primenjuje paralelizam da bi istakao razliku izmedu tela u kome pravedni umiru i onoga u
kome vaskrsavaju: raspadljivost - neraspadljivost; sramota —slava; telo zemaljsko - telo duhovno.

U istom poglavlju apostol Pavle dodaje:

»A ovo govorim, braco, da telo i krv ne mogu naslediti carstva Bozijega, niti raspadljivost
neraspadljivosti nasleduje.« (1. Korin¢anima 15,50)

Da i izraz »neraspadljivo« znaci da vaskrsli pravedni nece imati tela i krvi? Niposto! Izraz »telo i
krv« znaci telo u sadasnjem obliku, sklono grehu i raspadljivosti. Izraz »telo i krv« pojavljuje se u Novom
zavetu kao pesnicka figura u znacenju »telesan ¢ovek«, covek sklon grehu.

Biblija istice da ce tela vaskrslih pravednika biti slicna Hristovom slavnom telu posle vaskrsenja.
Hristos ¢e »preobraziti nase ponizeno telo da bude jednako telu slave njegove«. (Filibljanima 3,21).

Hristovo slavno telo nije bilo bestelesno. Kad se javio posle vaskrsenja ucenicima, rekao im je: »l
rece im: Sta se plasite? I za Sto takove misli ulaze u srca vasa? Vidite ruke moje i noge moje: ja sam
glavom; opipajte me i vidite; jer duh tela i kostiju nema kao $to vidite da ja imam.« (Luka 24,38.39)

Duhovno telo pravednih nece biti neko bestelesno, nevidljivo, astralno ili etericno telo. To ¢e biti
pravo telo, telo od mesa, krvi i kostiju, ali od uzvisenije materije od ove od koje je danas sagra¢eno nase
telo.

E. G. Vajt, istaknuti biblijski tumac, pise: »Bog ¢e u svoje vreme pozvati mrtve, da¢e im opet dah
zivotni 1 oziveée mrtve kosti. Usta¢e u istom telesnom obliku, ali oslobodeni od bolesti i svakog
nedostatka. Imace iste li¢ne crte, tako da ¢e prijatelj prepoznati prijatelja .. . Bog ¢e mrtvim pravednima

31




dati telo koje bude hteo. Ono Ce biti sastavljeno od mnogo finije materije, jer je to novo stvaranje, novo
radanje. 'Seje se telo telesno, a ustace telo duhovno'.«?

Vaskrsli nece biti nevidljivi duhovi koji bi lebdeli svirajuéi na nevidljivim harfama. Oni ¢e i posle
vaskrsenja biti ljudska bica, a njihov Zivot bi¢e nalik na Adamov zivot pre pada u greh (Mihej 4,8).

Duh ili karakter vaskrsnulih

Prilikom smrti telo se vraca u prah, a duh se vraca Bogu koji ga je dao (Propovednik 12,7). Ovde
re¢ »duh« znaci viSe nego dah Zivota, princip zivota, zivotna energija. Ovde re¢ »duh« ima i znaCenje
karakter. Svakoj osobi prilikom rodenja na ovoj Zemlji Bog u poc¢etku daje dah Zivota, zivotnu energiju.
Ali ta osoba se razvija, razvija svoju licnost i karakter po ¢emu se razlikuje od drugih osoba. Upravo
karakter je ono $to Cini identitet jedne osobe. Da li se pri kraju Zivota na$ zivot sastoji samo od tela i daha
zivotnog? Ne, mi smo razvili i sopstveni karakter, svoj identitet. Zato kad se prilikom smrti na§ duh vrati
Bogu, taj duh je viSe nego Zivotna energija ili dah zivota. To je na$ karakter i naSa dela koji su kao
magnetofonska ispisana traka pohranjeni na nebu.

»Nas li¢ni identitet bi¢e prilikom vaskrsenja saCuvan, ali ne i iste materijalne Cestice, koje su bile
polozene u grob. Neobi¢na BoZja dela tajna su za coveka. Duh, ¢ovekov karakter, vraca se Bogu, da tu
bude sa¢uvan. Prilikom vaskrsenja svakom ¢oveku biée vracen njegov karakter.«’

Ove misli treba da nas podstaknu da viSe paznje u ovom zivotu posvetimo izgradnji karaktera po
uzoru na Hrista. Vecni zivot obeCan je onima koji »su trpljenjem dela dobroga trazili slavu i Cast i
neraspadljivost« (Rimljanima 2.,7). PreobrazZenje karaktera u ovom Zivotu uslov je da doZivimo
»preobraZenje naseg poniZenog tela« u dan Hristovog slavnog dolaska. »Ako li zivi u vama Duh
onoga koji je vaskrsao Isusa iz mrtvih, onaj koji je podigao Hrista iz mrtvih, oziveée i vasa smrtna telesa
Duhom svojim koji Zivi u vama.« (Rimljanima 8,11)

BOGATAS I SIROMASNI LAZAR - PRICA O IZGUBLJENOJ PRILICI

Poznata Isusova prica o Bogatasu i siromasnom Lazaru ¢esto se navodi kao dokaz u prilog uc¢enju
da covek posle smrti odmah odlazi u raj ili pakao gde pocinje da uziva u blaZenstvu ili trpi u mukama za
dobro ili zlo u€injeno u ovom zivotu. Ovakvo ucenje u suprotnosti je s jasnim biblijskim
ucenjem da je smrt samo san i da ¢e mrtvi tek posle vaskrsenja primiti svoju platu.

Kako treba shvatiti Isusrvu pricu o Bogatasu i siromasnom Lazaru? Da li je u njoj data slika
stvarnosti, kako to tvrde neki teolozi, ili se Isus samo posluzio narodnim verovanjem svoga vremena da bi
izneo jednu vaznu pouku?

Prica glasi:

»Covek neki pak bese bogat, koji se oblacase u skerlet i u svilu, i Zivljage svaki dan gospodski i
veseljase se. A beSe jedan siromah, po imenu Lazar, koji lezase pred njegovim vratima gnojav, I zeljase da
se nasiti mrvama koje padahu s trpeze bogatoga; jos i psi dolazahu i lizahu gnoj njegov. A kad umre
siromah, odnesose ga andeli u naru¢je Avraamovo; a umre i bogati, i zakopase ga. I u paklu kad beSe u
mukama podiZe o€i svoje i ugleda iz daleka Avraama i Lazara u narucju njegovu. I povikavsi rece: oce
Avraame! smiluj se na mene i po§lji mi Lazara neka umoci u vodu vrh od prsta svojega, i da mi rashladi
jezik; jer se muc¢im u ovome plamenu. A Avaram rece: sinko! opomeni se da si ti primio dobra svoja u
zivotu svome, i Lazar opet zla; a sad se on tesi, a ti se mucis. [ preko svega toga postavljena je medu nama
i vama velika propast, da oni koji bi hteli odovud k vama pre¢i, ne mogu, niti oni otuda k nama da prelaze.
Tada rece: molim te dakle, oce, da ga posljes kuéi oca mojega, Jer imam pet brace: neka im posvedoci da
ne bi i oni dosli na ovo mesto mucenja. ReCe mu Avraam: oni imaju Mojsija i proroke, neka njih slusaju.
A on rece: ne, oe Avraame! nego ako im dode ko iz mrtvih pokajace se. A Avraam mu rece: ako ne
slusaju Mojsija i proroka, da ko i iz mrtvih ustane nece verovati.« (Luka 16, 19-31)

Ova se pricCa sastoji iz dva suprotna prizora: jedan koji se odigrava na ovoj Zemlji (st. 19-22), i
drugi koji se odigrava s onu stranu groba, u nevidljivom svetu (st. 23-31).

Bogatas se odevao u skerlet i skupoceno platno. Njegov ogrta¢ bio je od skupocenog skerleta, a
donje ruho od finog platna. Osim bogatog odela, bogatas je imao i bogat sto. S vremena na vreme
priredivao je gozbe za svoje prijatelje. Na tim gozbama zvanice su uzivale u najboljim isto¢njackim
jelima.

Pred vratima tog bogatasSa sedeo je jedan prosjak u odelu koje je bilo sve u ritama, ¢ekajuéi na

32




Pric¢a o Bogatasu i siromasnom Lazaru ne prikazuje istorijski dogacaj,
ali ona sadrzi vaznu duhoviu istinu i pouku za ovaj zZivot.

mrvice sa bogataseva stola. Taj prosjak zvao se Lazar, $to znaci: Bog pomaze.

Lazarevu bedu povecavala je i njegova strasna bolest. Njegovo telo bilo je prekriveno Cirevima,
koji su se mogli videti narocito na kolenima i otkrivenim nogama. Psi su dolazili i lizali ih. Da li su oni to
¢inili iz sauceS¢a prema jadniku? Verovatno ne! Stalno su dolazili k njemu, ali on nije imao snage da ih
otera. Toliko su se osmelili da su mu ¢ak rane lizali, §to mu je jo$ viSe povecavalo bol.

Ovim prizorom zavr$ava se prvi deo price.

Drugi deo odigrava se u »hadu« ili drzavi mrtvih, u kojoj su se ove dve li¢nosti nasle posle smrti.
»A kad umre siromah, odnesose ga andeli u naru¢je Avraamovo; a umre i bogati, i zakopaSe ga. I u paklu
kad beSe u mukama podiZe o€i svoje i ugleda iz daleka Avraama i Lazara u narucju njegovu.« (stih 22-23)

Sad su njihovi poloZaji postali potpuno suprotni - bogata$ se nalazi u velikim mukama, a siromah
uziva neiskazano blaZenstvo. Bogata$ nije osuden zato §to je bio bogat, ve¢ zato §to je bio sebican i $to je
poveregna sredstva trosio samo za sebe. Isto tako ni Lazar nije nagraden samo zato $to je bio siromaSan.
Nasa vecna sudbina ne zavisi od onoga $to posedujemo, ve¢ od nase vere u Hrista, od naSeg karaktera i
nase poslusnosti Bozjim zapovestima.

Pric¢a kaze da su »andeli odneli Lazara u krilo Avraamovo, a bogata$ sahranjen i u »podzemlju«
ili yhadu« poceo je da trpi strasne muke u ognju.

Kad je usred straSnih muka, podigao o¢i i izdaleka spazio Avrama i u njegovom krilu Lazara,
povikao je: »O¢e Avraame, smiluj se na me i poSlji mi Lazara neka umoci u vodu vrh od prsta svoga i da
mi rashladi jezik, jer se mucim u ovome plamenu.« (stih 23.24)

Bogata$ zamislja Avrama kao domacina, koji doc¢ekuje verne u raju, isto kao $to neki hriséani tu
ulogu pripisuju svetom Petru. On, koji je ceo svoj Zivot proveo u svesti o li¢noj druStvenoj nadmodi,
poneo je i u had pojam o socijalnoj nejednakosti. On smatra Avrama, a ne Boga, Gospodarem nad
vernima. Uzda se u Avrama, a ne u Boga, kao u Onoga koji ga moze spasiti. Upuéuje molbu Avramu, ali
njegova molba nije usliSena.

Avram mu odgovara uctivo, ali odlucno, i taj odgovor je negativan: »A Avraam rece: sinko!
opomeni se da si ti primio dobra svoja u zivotu svome, i Lazar opet zla; a sad se on tesi, a ti se mucis. |

33




preko svega toga postavljena je medu nama i vama velika propast, da oni koji bi hteli odovud k vama
preci, ne mogu, niti oni otuda k nama da prelaze.« (st. 25.26)

Bogatas je tvrdio da je sin Avramov, ali je bio odvojen od Avrama nepremostivim ponorom —
pogresno razvijenim karakterom i neposlusnoscéu prema Bozjim zapovestima.

Sledeca bogataseva molba je bila: »Molim te dakle, oce, da ga posljes kuci oca mojega, Jer imam pet
brace; neka im posvedoci da ne bi i oni dosli na ovo mesto mucenja.« (st. 27.28)

Kao §to na ovoj Zemlji u bogataSevom srcu nisu bila ugusena sva plemenita ose¢anja, tako, prema
narodnom verovanju, bogatas je i u hadu sacuvao nesto od tih pozitivnih ljudskih osecanja — hteo je da
od svoje brace udalji nesrecu koja im je pretila.

Avram mu je odgovorio: »Imaju Mojsija i proroke, neka njih slusaju!«

Izraz »Mojsije i proroci« oznacava Sveto pismo Staroga zaveta. Isus je uvek upuéivao svoje
sluSaoce na spise Staroga zaveta kao na pravilo vere i Zivota, i preporucivao ih kao siguran i pouzdan
putokaz spasenja (Matej 5,17-19; Luka 24,25-27; Jovan 5,39.45-47).

Bogatas je ponovo molio: »Ne, ofe Avrame, nego ako im ko iz mrtvih dode, pokajace se.« (stih
30)

Avram odgovara poslednji put, i njegov glas zvuc¢i kao poslednji udarac posmrtnog zvona: »Ako ne
slusaju Mojsija i proroka da ko i iz mrtvih ustane nece verovati.« (stih 31)

Sta je pravi smisao ove Isusove pri¢e upucene najpre farisejima? S kojom namerom ju je Isus
ispri¢ao?

Pre svega moramo naglasiti da se ovde ne radi o autenti¢noj biografskoj crtici, ve¢ o izmisljenoj
fabuli, uzetoj iz narodnog folklora, iz narodnog verovanja. Isus se priblizio svojim sluSaocima prelazeci na
njihov teren, sluzeci se njihovim verovanjem kao i ilustracijom da bi izneo osnovno i najvaznije nacelo, a
to je: da se nasa veCna sudbina odreduje u ovome Zivotu; da nam se posle smrti ne pruza druga
prilika da izmenimo svoju buduénost.

Pristalice verovanja u urodenu besmrtnost ljudske duse i u ve¢nu nagradu ili ve¢nu kaznu koja
sledi odmah posle covekove smrti pozivaju se na ovu Isusovu pri¢u da bi dokazali opravdanost svoga
verovanja. Napominjemo da je ova pri¢a samo ilustracija za pouku koju je Isus Zeleo da iznese. Prica
nije izneta sa ciljem da bi nam iznela istinu o ¢ovekovom stanju posle smrti, ve¢ da nas upozori na
moguénost da ne izgubimo prednost prilike koja nam se pruza u ovom Zivotu. Istinu o covekovom
stanju posle smrti Isus je izneo jasno i otvoreno u drugim prilikama, i ono $to je o tome kazao u
suprotnosti je s doslovnim tumacenjem ove price s tumacenjem da duse umrlih odmah posle smrti primaju
nagradu ili kaznu.

Razmotrimo ukratko Sta je Isus uCio o Covekovom stanju posle smrti i o Covekovoj veénoj
sudbini. Isus uporeduje stanje smrti s besvesnim snom iza koga dolazi budenje ili vaskrsenje.
Nagovestavajuci svojim ucenicima Lazarevu smrt, Isus je rekao: »Lazar, nas prijatelj, zaspa; nego idem da
ga probudim. Onda mu reko$e ucenici njegovi: Gospode, ako je zaspao, usta¢e. A Isus im rece za smrt
njegovu, a oni miSljahu da govori za spavanje sna. Tada im Isus kaza upravo: Lazar umre.« (Jovan 11,11-
14; Vidi: Luka 8,48-55)

Umrli ne primaju nagradu ili kaznu odmah posle smrti, ve¢ je primaju u ¢asu vaskrsenja. O tome
Isus jasno kaze:

»Ne divite se ovome, jer ide Cas u koji ¢e svi koji su u grobovima cuti glas sina Bozijega, I izi¢i ¢e
koji su ¢inili dobro u vaskrsenje zivota, a koji su €inili zlo u vaskrsenje suda.« (Jovan 5,28.29)

Drugom prilikom Isus je rekao: »Kad daje$ obed ili veCeru, ne zovi prijatelja svojih, ni brace
svoje, ni rodaka svojih, ni suseda bogatih, da ne bi i oni tebe kad pozvali i vratili ti; Nego kad ¢ini§ gozbu,
zovi siromahe, kljaste, hrome, slepe: I blago ¢e ti biti §to ti oni ne mogu vratiti; nego ¢e ti se vratiti o
vaskrsenju pravednih.« (Luka 14,12-14)

Ovde je jasno naglaseno da pravedni ne primaju platu odmah posle smrti, ve¢ ¢e je primiti u ¢asu
vaskrsenja pravednih, koje ¢e se ostvariti u dan slavnog Hristovog drugog dolaska. Hristos ¢e tada verne
uvesti u nebeske stanove koje im je pripremio, i tada ¢e se ispuniti obecanje koje je dao svojim ucenicima
pre odlaska na nebo:

»Da se ne plasi srce vase, verujte Boga, i mene verujte. Mnogi su stanovi u kuci oca mojega. A da
nije tako, kazao bih vam: idem da vam pripravim mesto. I kad otidem i pripravim vam mesto, opet ¢u
dodi, i uzecu vas k sebi da i vi budete gde sam ja.« (Jovan 14,1-3)

Mrtvi primaju platu tek u ¢asu vaskrsenja, a ne primaju je odmah u ¢asu smrti, kako je to izneto
u pri¢i o Bogatasu i siromasnom Lazaru.

Sta Biblija u¢i o mestu prebivanja mrtvih od ¢asa smrti do vaskrsenja? Mesto prebivanja mrtvih u
Starom zavetu na jevrejskom jeziku naziva se »§eol«, a prevodi se re¢ju grob ili iodzemlje. Grob ili

34




podzemlje je mesto tiSine, mraka i neaktivnosti. Za mrtve se kaze da u grobu pocivaju ili spavaju. »Jer
mrtvi ne spominju tebe; u grobu ko ¢e te slaviti?« (Psalam 6,5) »Nece te mrtvi hvaliti, Gospode, niti oni
koji sicu onamo gde se muci.« (Psalam 115,17)

U Novom zavetu mesto prebivanja mrtvih oznacava se grckom recju »hades«. Tare¢ znaci isto Sto
i jevrejska re¢ »Seol«, tj. grob ili podzemlje. Moramo naglasiti da biblijski novozavetni pojam »had«, u
znacenju grob ili podzemlje, gde mrtvi pocivaju ili spavaju besvesnim snom, ne smemo zameniti s grékim,
mitoloskim pojmom »had«. Na zalost, to mnogi teolozi Cine. Takode i mnogi prevodioci novozavetnu
grcku re¢ »hades« prevode re¢ju »pakao«, $to je pogreSno. Jedini ispravni prevod reci »had« je grob ili
podzemlje. Ovde Zelimo da narocito podvucemo razliku izmedu biblijskog pojma Seol i had, kao
mesta u kome pocivaju mrtvi, kao mesta tiSine, mraka i neaktivnosti, i grékog, mitoloSkog pojma
»had«, kao mesta prebivanja bestelesnih duSa, u kome one veé primaju nagradu ili trpe kaznu. Ovi
pojmovi medusobno se iskljucuju.

Pristalice nauke o urodenoj besmrtnosti ljudske duse i verovanja da duSe primaju nagradu ili
kaznu odmah posle smrti tela tumace pricu o Bogatas$u i siromasnom Lazaru literarno ili doslovno, i
zato tu pri¢u navode kao dokaz u prilog svom verovanju. Oni pri tome, slobodno mozemo reci, poklanjaju
viSe vere grckom, mitoloSkom pojmu o »hadu«, negoli biblijskom ucenju o ¢ovekovom stanju posle smrti.
Vise veruju Platonu nego Hristu, mitologiji negoli Bibliji.

Pozadina price o Bogatasu i Lazaru je grcki, mitoloski pojam o hadu, a ne biblijski pojam o hadu.
Za pravilno tumacenje i razumevanje price o BogataSu i siromasnom Lazaru potrebno je da znamo Sta
gréka motologija uci o hadu.

Jevrejski istoriar Josif Flavije (umro oko 100. god. n.e.) u svom delu Rasprava s Grcima o
hadu govori o grékom shvatanju pojma had. Evo nekoliko pogleda iz tog dela.

Josif Flavije objasnjava da je had podzemni predeo, u kome se jednako ¢uvaju duse dobrih i zlih.
To je mesto tame; tu duse pocinju da trpe vremensku kaznu. U jednom delu hada nalazi se »jezero
neugasivog ognja«. U taj oganj jo§ niko nije bacen, istiCe Josif Flavije. Taj oganj je unapred odreden za
dan kada Bog bude izrekao pravednu osudu svima. Tada ¢e nepravedni i neposlusni biti baceni u to
ognjeno jezero, a pravedni ¢e naslediti nepropadljivo carstvo. Sada se obe grupe, dobri i zli, nalaze u hadu,
ali u posebnim predelima. To je grcki pojam o hadu. Grcki pojam o hadu prihvatili su velikim delom i
Jevreji u toku dva stolec¢a pre Hrista, i to u neSto izmenjenom obliku.

O tom jevrejskom izmenjenom pojmu hada Josif Flavije ovako pise;

»Postoji ulaz u ovaj podzemni predeo na ¢ijim vratima stoji jedan arhandeo s ¢etom andela. Sve
koji ovuda prolaze vode andeli odredeni nad dusama. Pravedni su odvojeni na desnu ruku, gde je svetao
predeo s izgledom na dobro koje ¢e do¢i. Ovde oni ¢ekaju na vecni Zivot na nebu. Ovo mesto mi
nazivamo krilo Avramovo. Nepravedne andeli vuku na levu ruku. Ti andeli im prete i guraju ih sve
dublje. Zapravo, andeli ih vuku u blizinu samog pakla (gehene), gde sluSaju njegovu buku i osecaju
njegovu vrucu paru. Ovde oni posmatraju taj uzasan prizor i ve¢ strahuju od buduceg suda, tako na neki
nacin ve¢ unapred trpe kaznu.

Oni takode gledaju mesto na kome se nalaze ocevi i pravedni, $to je takode za njih kazna.
Izmedu njih i pravednih nalazi se dubok ponor, tako da niko ne moze preéi na drugu stranu.«'

Josif Flavije kaze da je to had u koji su smestene duse do odredenog Casa koji je Bog unapred odredio.
Tada ¢e On vaskrsnuti sve ljude; podi¢i ¢e opet ista tela koja Grei pogresno smatraju zauvek raspalim.

Josif Flavije jo§ dodaje da Platon uci da je samo dusa besmrtna, ali Bog je kadar da ucini i telo
besmrtnim. Zatim kaze da Jevreji veruju da ¢e »tela opet vaskrsnuti«, i, premda su se raspala, nisu
unistena. Svakome telu bi¢e vracena njegova dusa.

Na osnovu ovoga $to je Josif Flavije izneo o verovanju Grka u had i price o Bogatasu i
siromasnom Lazaru, koja izraZzava verovanje mnogih Jevreja Hristovog vremena, zakljucujemo da medu
njima postoji veliki stupanj podudaranja: jedni i drugi veruju u besmrtnost dusa i njihovo zadrzavanje, do
konacnog suda, u hadu, gde ve¢ uzivaju delimi¢no blazenstvo ili trpe privremenu kaznu. Razlika je jedina
u tome §to Jevreji veruju i u vaskrsenje tela, dok Grei to odbacuju.

Iz rasprave Josifa Flavije o hadu jasno je da su Jevreji svoj koncept o hadu uzeli od Grka.
Biblijsku nauku o uslovnoj besmrtnosti zamenili su Platonovim ucenjem o besmrtnosti duSe i o
seljenju duSe nakon smrti tela u had u kome nastavljaju Zivot u blaZenstvu ili bedi. Ova promena
nastala je u toku dva stole¢a pre Hrista. Platonizam je uSao u Jevrejske apokrifne i pseudoepigrafske spise
koji su nastali u to vreme, a preko njih u narodno verovanje. U tim apokrifnim spisima pojavljuje se
ucenje o hadu s dva odeljenja - za pravedne i nepravedne (1. Enohova 22,9-13). Tu se takode spominje
da Avram, Isak i Jakov pozdravljaju dobrodoslicom pravedne (4. O Makabejcima 13,17). I, konacno,
isti¢e se da pravedni imaju prednost da sede u krilu Avramovom.

35




Ovo je pozadina price o BogataSu i siromas$nom Lazaru. [sus se priblizio Jevrejima uzimajuci
ilustraciju iz njihovog verovanja ne zato da bi podupro to verovanje, ve¢ da bi izneo odredenu moralnu
pouku - valja paziti da ne izgubimo prednosti koje nam se pruZaju dok smo Zivi. V ovom Zivotu
odreduje se nasa vecna budu¢nost. Nema druge prilike.

Pristalice urodene besmrtnosti ljudske duse i vecnih muka zlih u ognjenom paklu pozivaju se na
ovu pric¢u, koju doslovno tumace i shvataju, kao na dokaz u prilog svom verovanju. Besmislenost takvog
doslovnog tumacenja jasno proizlazi iz slede¢ih pojedinosti same price:

1. Pri¢a kaze da je Lazar umro i da su ga andeli odneli u krilo Avramovo. Koliko veliko krilo bi
morao imati Avram da bi svi pravedni mogli sedeti u njegovom krilu?! Ako treba izraz »krilo Avramovo«
shvatiti figurativno, za§to bi se ime Avram shvatalo u doslovnom smislu?! Sto se ti¢e Avrama, Sveto
pismo kaze da je on umro i da su ga njegovi sinovi pokopali (1. Mojsijeva 25,8.9). U Bibliji nema
izvestaja da je on vaskrsnuo, kao §to je to slucaj s Mojsijem (5. Mojsijeva 34,5.6; Judina poslanica 9;
Matej 17,3). Prema poslanici Jevrejima 11,8-19, Avram, kao i svi patrijarsi, nije primio obecanje, veé¢
ocekuje ono »bolje vaskrsenje« prilikom drugog Hristovog dolaska (Jevrejima 11,35.39.40)

2. Pristalice ucenja o besmrtnosti ljudske duse veruju da duse kao bestelesni duhovi primaju
nagradu ili kaznu odmah posle smrti i zato se pozivaju na ovu pricu kao na dokaz u prilog svom
verovanju. Umesno je postaviti pitanje: kako bestelesne duse mogu imati telesne organe: prst, jezik, oci,
koji se u prici spominju?! Bogatas iz pakla moli: »O¢e Avrame, posalji mi Lazara neka umocu u vodu vrh
prsta svojega i da mi rashladi jezik!«

3. U pri¢i se spominje ponor koji deli pravedne od nepravednih. Moze li za bestelesne duse
postojati i nesto neprekoracivo? Smatra se da bestelesne duse mogu svuda prodreti.

4. Pravedne od nepravednih deli samo jedna provalija, tako da oni mogu jedni druge gledati i
medusobno razgovarati. Zamislimo da se medu pravednima nalazi jedna majka, a preko provalije u paklu
njen sin, i ona mu ne moze pomoc¢i. Kakvo bi bilo »blazenstvo« te majke i drugih pravednika kad bi stalno
morali da gledaju muke svojih dragih ili svojih poznanika i prijatelja koji se nalaze u paklu?! Sve ovo je
besmislenost, pa ipak neki uzimaju ovu pric¢u doslovno i na njoj temelje svoju nauku o besmrtnosti duse.

Takav had kakav je opisan u ovoj prici Biblija ne poznaje. U biblijskom hadu, koji je zapravo
grob, nema ni govora, ni gledanja, ni muka. To je mesto poCivanja ili besvesnog sna do budenja ili
vaskrsenja, i to pravednih u zivot vec¢ni, a nepravednih za propast ili smrt ve¢nu (Jovan 5,28.29).

Nas Gospod Isus nije imao nameru da ovom pri¢om potvrdi gréko ili jevrejsko verovanje o hadu,
jer bi to bilo u suprotnosti sa celim Svetim pismom i s izri€itim njegovim izjavama o stanju mrtvih.

Pri¢a o Bogatasu i siromasnom Lazaru je samo pric¢a - poredenje, a ne realnost. To je isto tako
poredenje kao i ono u Starom zavetu o drvetima koja sebi biraju cara (Sudije 9,8-16; 2. 0 carevima 14,9),
ili pri¢a o silasku vavilonskog cara u $eol, gde ga oCekuju knezovi i carevi koje je on pogubio i koji ustaju
sa svojih prestolja i pozdravljaju ga podrugljivim re¢ima: »I ti li si iznemogao kao mi, izjednacio si se s
nama?! (Isaija 14,4—11)

Isusov cilj, dakle, nije bio da nas ovom pricom pouci o stanju mrtvih posle smrti, ve¢ da nam
preko nje da vazne moralne pouke, i to:

1. Da bogatstvo nije pravo i trajno dobro, jer se zavrSava grobom, i da su bogati odgovorni za to
kako upotrebljavaju svoje bogatstvo;

2. Da Bog ne pripisuyje nikakvu vaznost telesnom poreklu. Bogata§ se smatrao sinom
Avramovim, ali mu to nije niSta pomoglo, jer nije imao veru i dela Avramova;

3. Da je sadasnji zivot jedina prilika koja nam je data da se pripremimo za buduénost;

4. Danam je Bog dao svoju re¢, Bibliju, kao najbolje merilo vere i zivota. Ona nam otkriva put u
vecni Zivot.

Postavimo sebi pitanje: kako koristim prednost koju mi pruza ovaj Zivot da se pripremim za vecni
zivot? Dopustam li da Sveti Duh obnovi u meni Bozju sliku. Nastojim li da pomocu Bozje reci i Bozje
milosti izgradujem sve uzviSeniji karakter prema Hristovom uzoru?

»BICES SA MNOM U RAJU«

U ovom poglavlju bavicemo se tekstom iz Jevandelja po Luki 23, 43. na koji se zagovornici
verovanja u urodenu besmrtnost duse najCeS¢e pozivaju kao na pozitivni dokaz u prilog nauci o
besmrtnosti duse.

36




Isus se nalazio na krstu u samrtnoj agoniji. S Njim su bila razapeta i dva razbojnika, jedan s leve,
a drugi sa desne strane. Jedan razbojnik rugao se Hristu rec¢ima: »Ako si Hristos, pomozi sebi i nama.«
Drugi razapeti razbojnik ukoravao ga je reCima: »Zar se ti ne boji§ Boga, kad si i sam osuden tako? Mi
smo jo§ pravedno osudeni jer primamo po svojim delima kao $to smo zasluzili; ali on nikakva zla nije
ucinio.« Zatim je, okrenuvsi se Hristu u pokajanju, dodao: »Opomeni me se Gospode kad dodes u carstvo
svojel«

Isus mu je odgovorio:

»Zaista ti kazem, danas ¢es§ biti sa mnom u rajul« (Luka 23,43) Vecina prevodilaca tako prevodi
ovaj biblijski stih.

Navedeni tekst sadrzi u sebi problem. Pitanje je da li je Isus kazao:

»Zaista ti kazem, danas ¢e§ biti sa mnom u rajul« Ili: »Zaista ti kazem danas, bi¢e§ sa mnom u
rajul« Od mesta na kome se nalazi zarez u ovoj recenici, da li ispred ili iza priloga danas, zavisi njen
smisao. Drugi je smisao ako je Isus rekao: »Danas ¢e$ biti sa mnom u rajul«, a opet sasvim druk¢iji ako je
kazao: »Kazem ti danas, bi¢e$ sa mnom u rajul«.

Napominjemo da u grckom izvornom tekstu nije bilo nikakve interpunkcije. Interpunkciju su
kasnije unosili prepisivaci i prevodioci i oni su je stavljali prema svom shvatanju teksta.

Prema grckoj upotrebi reci, a to vredi i za naSu sintaksu, prilog danas u citiranom tekstu moze
blize odredivati glagol kazati, a moze takode blize oznacCavati i glagol biti. U sintaksickom smislu
podjednako je ispravno staviti zarez ispred ili iza priloga danas. Ali tada smisao recenice nije isti, ve¢ se
menja. Drugi je smisao recenice: »Zaista ti kazem: danas ¢e§ biti sa mnom u rajul«, a opet sasvim drugi:
»Zaista ti kazem danas: bi¢e§ sa mnom u rajul«

Pitanje je: Sta je zapravo Isus rekao? Koji od dva moguéa teksta izrazava Njegove misli?

Jedini nacin da saznamo $ta je Isus mislio je da otkrijemo $ta Biblija uci o pitanjima koja su u vezi
sa navednim tekstom:

1. Staje raj?

2. Da li je Isus otiSao u raj na dan svoga raspeca?

3. Sta je Isus uio o vremenu u kome ée verni primiti svoju nagradu u raju?

STA JE RAJ?

Re¢ raj spominje se u Bibliji samo triput, i to u Luka 23,43; u 2. Korin¢anima 12,2-4; i u
Otkrivenju 2,7.

U 2. Korin¢anima 12,2-4 se kaze da je Pavle u videnju bio prenet u tre¢e nebo, a to jestraj. Prema
ovom tekstu raj se nalazi u tre¢em nebu.

Sta je treée nebo? »Prvo nebo je nasa atmosfera; drugo je zvezdano nebo, a treée je mesto BoZjeg
prebivanja i prebivanja nebeskih bi¢a.«'

Tekst iz Otkrivenja 2,7. sadrzi Hristovo obecanje pobedniku:

»Pobedniku ¢u dati da jede od drveta zivota, koje je nasred raja Bozjega.«

Ovaj tekst kaze da je raj tamo gde je i drvo Zivota.

U pocetku raj je bio Edem, jer se u njemu nalazilo drvo Zivota (1. Mojsijeva 2,9), sa koga su nasi
praroditelji mogli jesti rod, dok nisu pogresili. Posle pada u greh bili su udaljeni iz raja da ne bi jeli plod
sa drveta zivota i ziveli kao vecni gresnici. Pre potopa edemski raj iS¢ezao je sa naSe zemlje, uzet je na
nebo. Ali kada Bog bude obnovio ovu Zemlju, na njoj ¢e opet biti raj s drvetom zivota. Apostol Jovan
gleda u videnju taj raj i opisuje ga recima:

»] pokaza mi ¢istu reku vode Zivota, bistru kao kristal, koja izlazase od prestolja Bozjega i
Jagnjetova. Nasred ulica njegovih i s obe strane reke drvo Zivota dajuci svakoga meseca svoj rod; i lisce
od drveta bese za isceljivanje narodima. I viSe nece biti nikakve prokletinje; i presto Bozji i Jagnjetov bice
u njemu; i sluge njegove posluzivace ga. I gledace lice njegovo, i ime njegovo bi¢e na ¢elima njihovim.«
(Otkrivenje 22, 1—4)

I apostol Petar govori o novom nebu i novoj Zemlji kao budu¢em raju. On kaze da su prva nebesa
i Zemlja koje je Bog u pocetku stvorio nestali potopom (2. Petrova 3,5.6), a »sadasSnja nebesa i zemlju
ista Bozja re¢ Cuva za dan Suda i propasti bezboznika«. (2. Petrova 3,7.8) Dalje dodaje: »Ali ¢ekamo po
obecanju njegovu, novo nebo i novu zemlju, gde pravda zivi.« (2. Petrova 3,13)

37




Zanimljivo je da Petar spominje tri neba i zemlje: prvo nebo i zemlju sa rajem na njoj; sadasnja
nebesa i zemlju bez raja na njoj, 1 budude ili tre¢e nebo i zemlju, novo nebo i novu zemlju, gde ¢e opet biti
raj s drvetom Zivota.

Razapeti Hristos, Izvor zivota, obec¢ao je u €asu svoje smrti vecni zivot razbojniku koji se pokajao.

Danas se raj nalazi na nebu, gde je i Bozji presto, a u buduénosti, kada Bog bude stvorio novo
nebo i novu Zemlju, raj ¢e biti na obnovljenoj Zemlji. Raj se ne nalazi u hadu, niti u nekom delu hada,
kako su to verovali Grei i Jevreji Hristovog vremena, 1 kako to i danas veruju pojedini hris¢ani.

Da i je Isus otiSao u raj na dan raspeca?

Cak tri dana kasnije, nakon vaskrsenja Isus je rekao Mariji: »Ne dohvataj se do mene, jer se jos ne
vratih k Ocu svojemu.« (Jovan 20,17) Ocigledno je, dakle, da Isus nije na dan svoga raspeca bio u raju.
Prema tome ni razbojnik nije mogao biti s Njim u raju.

Sveto pismo izri¢ito spominje da je Isus posle smrti na krstu bio polozen u grob i da je u grobu
ostao do Casa vaskrsenja. Bozji Duh preko Davida prorekao je o Mesiji da ga Bog nece ostaviti u Seolu
(grobu), niti ¢e dopustiti da istrune (Psalam 16,10). Govoreci o ispunjenju toga proro¢anstva, apostol Petar
kaze: »Ovoga Isusa vaskrse Bog, cega smo mi svi svedoci.« (Dela 2,32)

Biblija izricito u¢i da se mrtvi do ¢asa vaskrsenja nalaze u grobu u kome »nema rada ni misljenja,
ni znanja, ni mudrosti«. (Propovednik 9,10) U ¢asu smrti propadaju sve ¢ovekove misli (Psalam 146,4).
Seol, had, podzemlje ili grob je mesto tisine, mraka i neaktivnosti, a ne mesto Zivota, aktivnosti, radosti ili
trpljenja kako je to zamisljala grcka mitologija. Prema tome, biblijski Seol ili had (grob, podzemlje) nije
mogao biti raj u kome bi se razbojnik radovao sa svojim Spasiteljem.

Jasno je da Bozji raj, sa svojim drvetom Zzivota, nije u grobu (hadu), ve¢ na nebu, i da se u taj raj
moze uéi jedino vaskrsenjem.’

Pristalice nauke o besmrtnosti duSe zamenjuju biblijski had (grob) s mitoloskim hadom. Prema
grckoj mitologiji, had je podzemni predeo sa dva zasebna odeljenja, sa jednim svetlim, nazvanim
Jelisejska polja, u kome borave bestelesni duhovi ili duSe pravednih, i jednim mra¢nim delom u kome

38




borave duse zlih. Jevreji su svetliji deo hada nazvali »krilo Avramovo« ili »raj«. Ovo gréko i jevrejsko
verovanje o hadu je u suprotnosti s biblijskim uc¢enjem o hadu (grobu). Gr¢cki ili mitoloski had je mesto
gde se zivi, radi, raduje ili pati, a biblijski had je mesto mrtvih, u kome nema Zivota, u kome vlada tiSina,
mrak i neaktivnost.

Isus posle raspeca nije otiSao u nebeski raj, ve¢ je bio u grobu kao $to je prorekao o sebi:

»lJer kao §to je Jona bio u trbuhu kitovom tri dana i tri noéi: tako ¢e biti i sin ¢ovecij u srcu zemlje
tri dana i tri noéi.« (Matej 12,40)

Tek Cetrdeset dana posle vaskrsenja Isus je otiSao na Nebo, u nebeski raj (Dela 1,1-3).

Iz ovoga zakljuCujemo da ni Isus niti razbojnik, koji se na krstu pokajao, nisu bili na dan
Hristovog raspeca u raju. Oni su bili mrtvi, u grobu.

Kada ¢e verni biti u raju?

Nagrada vernima nije vezana za Cas njihove smrti, ve¢ za ¢as njihovog vaskrsenja, a ono ¢e se
zbiti na dan Hristovog drugog dolaska.

Uoci svog odlaska na nebo, Isus je svojim ucenicima dao svecano obecanje:

»Da se ne plasi srgce vase, verujte Boga, i mene verujte. Mnogi su stanovi u kuci oca mojega. A
da nije tako, kazao bih vam: idem da vam pripravim mesto. I kad otidem i pripravim vam mesto, opet ¢u
dodi, i uzeéu vas k sebi da i vi budete gde sam ja.« (Jovan 14,1—3) Kad Isus bude po drugi put dosao,
tada ¢e verni vaskrsnuti i primiti ve¢nu nagradu.

Hristovo vaskrsenje je garancija naSeg vaskrsenja: »Jer kako po Adamu svi umiru, tako ¢e i po
Hristu svi oziveti. Ali svaki u svom redu: novina Hristos; a po tom oni koji verovaSe Hristu o njegovu
dolasku.« (1. Korin¢anima 15,22.23)

Da ¢e verni primiti nagradu tek u ¢asu vaskrsenja, pokazuju i sledece Isusove reci:

»Kad dajes obed ili veCeru, ne zovi ni prijatelja svojih, ni brace svoje, ni rodaka svojih, ni suseda
bogatih, da ne bi i oni tebe kad pozvali i vratili ti. Nego kad ¢ini§ gozbu zovi siromahe kljaste, hrome,
slepe! I blago ¢e ti biti Sto ti oni ne mogu vratiti; Nego e ti se vratiti o vaskrsenju pravednih.« (Luka
14,12-14)

Pomilovani gresnici u¢i ¢e u blazenstvo, u raj, tek u dan Hristovog drugog dolaska, u dan
vaskrsenja vernih. Iz ovoga zaklju¢ujemo da ni razbojnik koji se pokajao na krstu nije usao u raj u casu
svoje smrti, ve¢ da ¢e s ostalim vernima ucéi u zivot blazenstva ili raj tek u ¢asu Hristovog drugog dolaska,
u Casu vaskrsenja vernih.

Interpunkcija - odlucujudi ¢inilac u odredivanju znacenja teksta u Luki 23,43.

Ve¢ smo spomenuli da u izvornom grckom tekstu Novog zaveta nije bilo nikakve interpunkcije.
Interpunkcija je delo novijeg vremena. Ona nije plod nadahnuc¢a. Nju su poceli postepeno unositi
prepisivaci i prevodioci pocevsi od devetog stole¢a. Oni su to €inili prema svom shvatanju i iskustvu, ali
su katkada u tome poslu bili pod uticajem svog teoloskog shvatanja, §to ih je zavodilo pa su zarez Cesto
stavljali na pogreSno mesto i tako iskrivljavali znacenje teksta, znacenje originala. Upravo to se dogodilo
sa zapisanim recima koje je Isus izgovorio razbojniku koji se pokajao na krstu. Na osnovu svega §to smo
ranije izlozili i dokazali, nema sumnje da je Isusovo obecanje glasilo:

»Zaista ti kazem danas: bi¢e§ sa mnom u raju.!«

Hristos nije obecao razbojniku da ¢e toga dana biti s Njime u raju, jer sam tada jo$ nije otiSao u
raj, ve¢ tek Cetrdeset i tri dana kasnije. Ali obeéanje je dato u €asu raspeéa, u ¢asu prividnog poraza i
tame, kad se gomila rugala Isusu i kad su Ga ¢ak ucenici ostavili. Taj dan, taj Cas prividnog poraza, bio je,
zapravo dan pobede nad silama tame, kada je Isus izvojevao spasenje za sve koji se kaju za svoje grehe i
priznaju Ga za svoga Spasitelja, kako je to u poslednji ¢as ucinio ovaj razbojnik.

Ovaj razbojnik verovatno je jos ranije sluSao o Hristu i Njegovoj nauci; mozda je bio i prijateljski
naklonjen Hristu, ali zaveden rdavim druStvom posao je stranputicom, i sada je snosio posledice svojih
nedela. Dok se nalazio na krstu, se¢ao se svega §to je cuo o Hristu, narocito kako On prasta grehe i
isceljuje bolesti. »Sveti Auh rasvetlio je njegov razum i malopomalo dokazi su se spojili. U Isusu,
ranjenom, ismevanom i razapetom video je Bozje Jagnje koje je uzelo grehe sveta. U njegovom glasu bila
je pomesana nada sa bolom kada se ova bespomocna, umiru¢a dusa predala Spasitelju koji je umirao.
»Opomeni me se«, povikao je, »Gospode! kad dodes u carstvo svoje.«

Odgovor je dosao odmah. To je bio odgovor pun ljubavi, saucesca i sile:

»Zaista ti kazem danas: bi¢e§ sa mnom u raju!«

39




»Mnogi su bili spremni da Ga nazovu Gospodom dok je ¢inio ¢uda i posto je ustao iz groba, ali
niko, osim razbojnika koji se pokajao i bio spasen u jedanaesti ¢as, nije Ga priznavao dok je visio i umirao
na krstu.«

Sta je bilo vazno za ovog razbojnika koji je poverovao i koji se pokajao u poslednji ¢as? Za njega
nije bilo toliko vazno kada ¢e biti u raju; koliko: hoée li biti u raju?

U razmatranom tekstu Luka 23,43. prilog »danas« treba da bude povezan sa »kazem ti«, da bi
naglasio svecanost prilike, a ne sa »bi¢es«. Na taj nacin Isus obe¢ava razbojniku ne samo da ¢e ga se setiti
kada bude do$ao u raj, ve¢ mu obecéava, zajaméuje prisutnost i sudelovanje s Njim samim u raju.” Zaista,
Hristova smrt koja se priblizavala - ¢as otkupljenja, bio je taj »danas«, koji je osigurao razbojnikovu nadu
i koji omogucuje i ostvarenje nase nade.

Za upotrebu priloga »danas« u tekstu Luka 23.43. moZzemo kazati da se slaze s mnogim
tekstovima u Starom zavetu.

Tako, na primer, preko Mojsija je Gospod kazao:

»ler ti zapovedam danas da ljubi§ Gospoda Boga svojega...»

»Javljam vam danas da Cete zaista propasti ...» (5. Mojsijeva 30,16.18)

Mojsije nije mislio da ¢e oni poginuti toga dana, ve¢ da ¢e sigurno poginuti ako se odvrate od
Gospoda.

Resenje znacenja razmatranog teksta je, kao Sto smo dokazali, u stavljanju zareza ili dveju tacaka
na pravo mesto, koje je iza priloga danas. Pravi smisao Isusovih reci je: »Zaista ti kazem danas: bices sa
mnom u rajul«

Oni koji odbijaju ovo reSenje, prihvataju sotoninu prvu laz. Jo§ u raju sotona je rekao nasim
praroditeljima: »Necete vi umretil« (1. Mojsijeva 3,4). Sotona je taj koji tvrdi da smrt nije smrt, ve¢ neka
vrsta drugog zivota u hadu.

U obra¢enom zlocincu na krstu, koji je na neki nacin simbol mnogih, koji ¢e uzverovati u
poslednji cas ljudske istorije (Matej 20, 6-16), Isus je video »trud svoje duse«. (Isaija 53,11) Bio je uteSen
verom zlocinca koji se pokajao i uzverovao u Njega. Isus je tom paceniku s Golgote obecao da ¢e biti s
Njime u obnovljenom raju, i to zauvek. To obecanje vredi i za nas i ono ¢e se i ostvariti na nama ako
danas ne odbijemo Bozji poziv:

»Zato, kao §to govori Duh Sveti: danas ako glas njegov Cujete, ne budite drvenastih srca . . . !«
(Jevrejima 3,7)

»PREOBUCENI« U NEBESKOM DOMU -NAJVECA CEZNJA VERNIH

Apostol Petar kaze da u Pavlovim poslanicama ima nekih »tesko razumljivih mesta, koja neuki i
nepostojani izvréu, kao i ostala Pisma, na svoju propast«. (2. Petrova 3,16) Jedno od takvih tezih mesta je
Pavlov iskaz u 2. Korin¢anima 5,1-9. Na ovaj tekst pozivaju se zagovornici verovanja u urodenu
besmrtnost ljudske duSe kao na neosporni dokaz da verni odmah u ¢asu smrti primaju svoju nagradu -
odlaze u raj. Narocito se pozivaju na sledece Pavlove reci: »Ipak smo puni pouzdanja, i viSe volimo otici
iz ovoga tijela i vratiti se (u domovinu) ka Gospodinu. Zato mu se uporno nastojimo svidjeti, bilo da
ostajemo (u tijelu), bilo da odlazimo (iz njega).« (2. Korin¢anima 5,8.9; prevod dr Rupcica)

Rupciéev prevod je dosta slobodan. Sigurno je prevodilac bio pod uticajem svoje teologije. Izrazi
»otici iz tela« i »vratiti se ka Gospodu« navode neupucenog ¢itaoca na misao da dusa, kao bestelesni duh,
odmah u Casu smrti napusta telo i vraca se Bogu.

U Novom internacionalnom prevodu Biblije, na engleskom jeziku, umesto upravo navedenih
izraza stoje izrazi >>waway from the body (odsutni od tela) i »at home with the Lord.« (prisutni s
Gospodom). Malo kasnije vraticemo se na ove kljucne izraze i pokusati da objasnimo njihovo znacenje.

Rekli smo da se pristalice verovanja u besmrtnost duse najcesce pozivaju upravo na ovaj tekst kao
na dokaz u prilog svojoj tvrdnji da verni ve¢ u ¢asu smrti primaju svoju nagradu. Prema njihovom ucenju,
smrt je samo prelaz iz vidljivog sveta u nevidljivi u kome dusa nastavlja Zivot.

Moze li se ovo ucenje opravdati Biblijom? Napominjem Da je nelogi¢no graditi neku dogmu ili
verovanje na temelju jednog izdvojenog biblijskog stiha ne vodeci racuna o celokupnom ucéenju Biblije o
cloj istini. I u ovom slu¢aju moramo postaviti pitanje: Sta u¢i Biblija o Govekovoj ve¢noj sudbini? Sta ui
Biblija o ¢asu u kome verni primaju ili ¢e primiti svoju nagradu? Da li je to uistinu ¢as smrti kako tvrde
pristalice verovanja u besmrtnost duse?

40




Naves¢emo dva opSirna teksta iz kojih ¢e se jasno videti $ta o tom pitanju uci veliki Hristov
apostol Pavle.

On pise vernima u Solunu:

»Jer vam ovo kazujemo rec¢ju Gospodnjom da mi koji zivimo i ostanemo za dolazak Gospodnji,
ne ¢emo preteci onih koji su pomrli. Jer ¢e sam Gospod sa zapovescu, s glasom arandelovim, i s trubom
Bozjom siéi s neba; i mrtvi u Hristu vaskrsnuce najpre; A po tom mi zivi koji smo ostali, zajedno s njima
bi¢emo uzeti u oblake na susret Gospodu na nebo, i tako ¢emo svagda s Gospodom biti.« (1. Solunjanima
4,15-17)

Korintskoj crkvi pisao je sledece:

»Ali Hristos usta iz mrtvih, i bi novina onima koji umrese. Jer buduci da kroz ¢oveka bi smrt, kroz
coveka i vaskrsenje mrtvih. Jer kako po Adamu svi umiru, tako ¢e i po Hristu svi oziveti. Ali svaki u svom
redu: novina Hristos; a po tom oni koji verovase Hristu o njegovom dolasku. Evo vam kazujem tajnu: jer
svi ne ¢emo pomreti, a svi ¢emo se pretvoriti, U jedan put, u trenucu oka u poslednjoj trubi; jer ¢e zatrubiti
i mrtvi ¢e ustati neraspadljivi, i mi ¢emo se pretvoriti. Jer ovo raspadljivo treba da se obuce u
neraspadljivost, i ovo smrtno da se obuce u besmrtnost. A kad se ovo raspadljivo obuce u neraspadljivost,
i ovo se smrtno obuce u besmrtnost, onda ¢e se zbiti ona re¢ §to je napisana; pobeda prozdre smrt.« (1.
Korin¢anima 15, 20-23.51-54)

U oba teksta isti¢e se Cinjenica da ¢e verni , primiti svoju nagradu - besmrtnost u ¢asu Hristovog
drugog dolaska, i to kolektivno: mrtvi nece preteci Zive, ni zivi umrle, nego ¢e svi primiti nagradu u
istom ¢asu. U ¢asu Hristovog drugog dolaska, na glas Bozje trube, mrtvi verni ustace neraspadljivi, a zivi
verni u tren oka bice preobrazeni, pa ¢e zajedno biti uzeti na nebo.

Tu misao da verni ne primaju svoju nagradu odmah u ¢asu smrti nego da ¢e je primiti tek u casu
Hristovog drugog dolaska isti¢e apostol Pavle i u poslanici Jevrejima gde spominje heroje vere za koje
kaze da jos nisu primili ostvarenje obecanja ve¢nog Zivota jer »Bog nesto bolje za nas odredi da ne prime
bez nas savrSenstva«. (Jevrejima 11,39.40)

Biblija spominje samo tri osobe koje su pojedina¢no ve¢ primile nagradu veénog Zivota: Enoh i
Ilija, koji su bili zivi uzeti na nebo i Mojsije, koga je Bog vaskrsnuo (1. Mojsijeva 5,24; Matej 17,3)

Cas smrti nije istovetan sa ¢asom primanja veénog Zivota. Izmedu ¢asa smrti i ¢asa primanja
besmrtnosti kao nagrade vernima, postoji jedan vremenski razmak. To razdoblje umrli provode u grobu u
besvesnom stanju, koje Biblija uporeduje sa snom (Jovan 11,11-15.25). Biblija nigde ne spominje da u
¢asu smrti duSa kao bestelesni duh odlazi u nebo. Biblija istice da ¢e u dan Hristovog drugog dolaska
Bog podi¢i mrtve (ne samo njihova tela) iz grobova.

Ucenje da verni odmah u ¢asu smrti odlaze u raj nije biblijska nauka. To je Platonovo u¢enje. To
ucenje prvi hri¢anski pisci, apostolski oci i apologete Justin Martir i Irenej smatrali su krivoverjem. Tu
nauku je malo kasnije, ipak, prihvatila Rimska crkva i proglasila dogmom.

Kada govorimo o ¢asu primanja nagrade namenjene vernima, moramo uvek imati na umu tri
covekova stanja: ¢as smrti, stanje provedeno u grobu i ¢as vaskrsenja. Tek u Casu vaskrsenja verni
umrli primaju dar vecnog Zivota. O tim trima stanjima upravo govori apostol Pavle u 2. Korin¢anima 5,1-
9.

Evo tog teksta u celini:

»Jer znamo da kad se zemaljska nasa kuca tela raskopa, imamo zgradu od Boga, kucu
nerukotvorenu, veénu na nebesima. Jer za tim uzdiSemo, Zele¢i obuéi se u svoj nebeski stan. I da se
obuceni, ne goli nademo! Jer buduc¢i u ovome telu, uzdiSemo otezali; jer ne cemo da se svucemo, nego da
se preobucemo, da zivot prozdere smrtno. A onaj koji nas za ovo isto stvori, Bog je, koji nam i dade zalog
Duha. Dobre smo dakle volje jednako, jer znamo da putujemo u telu, daleko od Gospoda, Jer po veri
zivimo a ne po gledanju. Ali se ne bojimo, i mnogo volimo oti¢i od tela, i i¢i ka Gospodu. Zato se i
staramo, ili ulazili ili odlazili, da budemo njemu ugodni.« (2. Korin¢anima 5,19)

Ceo ovaj tekst je tezi tekst, koji neupuceni mogu pogresno shvatiti, i zaista ga pogresno shvataju.

Da bismo pravilno shvatali ovaj Pavlov iskaz, moramo se najpre zadrzati na semantici, tj. na
znacenju pojedinih kljuénih reci i izraza koji se nalaze u ovom tekstu. Po¢i ¢emo redom po stihovima;
spomenuc¢emo te kljuéne reci i njihovo znacenje:

1. stih: »nasa kuéa« i »Sator«: zemaljsko telo; privremeni boravak u telu.

»raskopa«: vraca u prah; raspada.
»zgrada«: trajna kuca; novo proslavljeno telo;
»veéna kuéa«: proslavljeno, besmrtno telo.

2. stih:  »uzdisati«: vruée Zeleti.

»obudi se«: obu¢i besmrtno telo. »nebeski stan«: vaskrslo telo.

41




3. stih:  »obudeni«: zivot u telu ili besmrtni Zivot u telu.
»goli«: stanje za vreme smrti.

4. stih:  »svuéi«: umreti
»preobudi«: obuéi se u besmrtno telo.

5. stih:  »zaleg«: kapara, jamstvo primanja punog nasledstva.

6. stih:  »u telu«: daleko od Gospoda; ne jos u Njegovoj prisutnosti.

8.stih:  »oti¢i od tela« ili »odsutni od tela«: pocivati u grobu oslobodeni od bolesti i
stradanja.
»i¢i ka Gospodu« ili »prisutni s Bogom«: biti sjedinjeni s Hristom vaskrsenjem ili
preobraZenjem.

9. stih: »biti u telu«: sadasnje Zivljenje u telu »odlaziti« ili »daleko od tela«: budude

zivljenje na nebu s Gospodom.

Razmotrimo sada analiticki smisao navedenog problemskog teksta.

Pavle govori o nasoj zemaljskoj »$atoru - kuéi«. Sator i nase zemaljsko telo imaju u vise pogleda
sli¢nosti: oboje su sagradeni od zemaljskog troSnog materijala i oboje oznacavaju mesto privremenog
stanovanja. [ apostol Petar govori o nasem telu kao $atoru (2. Petrova 1,13).

Nasa »kuca se ruSi«, nase telo je raspadljivo. Nakon razdoblja besvesnog sna, verne ceka
vaskrsenje. Tada ée dobiti »zgradu od Bogac, to jest primi¢e od Boga duhovno, besmrtno telo.

Pavle baca pogled preko mracnog razdoblja koje se proteze od Casa smrti do vaskrsenja i
uporeduje ga sa Ceznjom na veCno stanje, stanje besmrtnosti. Njegova vera preskace ponor groba i
unapred gleda nevidljivo ali ve¢no stanje blazenstva kome se nada (2. Korin¢anima 4,18).

Dok zivimo na zemlji »obuceni smo« naSim smrtnim telom. U ¢asu smrti postajemo
»neobuceni« ili »goli«. Pavle ne bi zeleo da ga zatekne to stanje. On bi vise Zeleo da ziv doceka Hristov
drugi dolazak, tako da dozivi preobraZzenje a ne vaskrsenje. Ta zelja Pavlu se nije ispunila. Veé¢ina vernih
vaskrsenjem ¢e naslediti besmrtnost. Manji broj vernih docekace zivi Hrista. Ali ute$no je to da ¢emo se
svi »preobuci« bilo vaskrsenjem ili preobrazenjem i to u slavni dan Hristovog drugog dolaska. Tada ¢emo
dobiti slavna besmrtna tela. Tela vaskrslih vernih bic¢e slicna Hristovom vaskrslom telu (Filibljanima
3,21).

»Biti go« ili biti »neobucen« oznacava stanje smrti, stanje u grobu. Pavle gleda iza groba; on
Cezne za stanjem besmrtnosti. Na taj nacin Pavle isklju¢uje moguénost da »duse kao bestelesni duhovi«
ve¢ u Casu smrti primaju nagradu blazenstva. Kad bi u ¢asu smrti verni primali nagradu, onda bi Pavle
pozdravljao ¢as smrti i ne bi sa ¢eznjom gledao preko groba na dan Hristovog slavnog dolaska.

Stanje za vreme smrti je stanje besvesnog sna. Ako taj san ne bi bio prekinut pozivom Darodavca
zivota, to bi onda bio veCni san - vecna smrt. Sam Isus kaze da ¢e se jednog dana probuditi svi koji
spavaju u grobovima - jedni na zivot vecni, a jedni na osudu i propast ve¢nu (Jovan 5,28.29).

Pavle kaze da nam je Bog dao »zalog« Duha. Duh Bozji u nasem srcu je zalog ili jamstvo da ¢e
nam Bog dati dar ve¢nog zivota za kojim tezimo. »A ako li zivi u vama Duh onoga koji je vaskrsao Isusa
iz mrtvih, onaj koji je podigao Hrista iz mrtvih oZivece i vama smrtna telesa Duhom svojim koji zivi u
vama.« (Rimljanima 8,11)

Pavle dalje kaze da sada dok smo u smrtnom telu Zivimo verom, tj. nadamo se buduc¢em
vaskrsenju. U budu¢em zivotu gleda¢emo Hrista onakvog kakav jeste, jer ¢emo 1 mi biti slicni Njemu (1.
Jovanova 3,2.3).

Izraz »oti¢i od tela« ili »biti odsutan od tela« ne znac¢i neku sre¢u u bestelesnom stanju, veé
period odmora ili pocivanja u grobu do ¢asa vaskrsenja.

»1¢i ka Gospodu« ili »biti prisutan s Gospodom« znaci biti vaskrsenjem sjedinjen s Hristom.
To sjedinjenje s Gospodom nije u ¢asu smrti, ve¢ posle razdoblja pocivanja u grobu, posle »odsutnosti od
tela«. Ocekujuéi taj dan apostol Pavle, kao Hristov saradnik, tezi da u svemu bude ugodan Bogu, da
odsjajuje Hristov lik.

Na osnovu svestranog razmatranja Pavlovog iskaza u 2. Korin¢anima 5,1—9. proizlazi zakljucak:

Pavle ne govori o primanju nagrade odmah u ¢asu smrti, kako to neki zele da dokazu na osnovu
tih stihova. Biblija isti¢e da ¢e svi verni zajedno primiti besmrtnost u dan Hristovog dolaska.

U spomenutom tekstu Pavle istice tri Covekova stanja: 1. sadasnje smrtno stanje; 2. medustanje ili
srednje stanje od smrti do vaskrsenja, i 3. budu¢e besmrtno stanje otkupljenih.

Dok smo u prvom stanju ¢eznemo za nebeskom »kucom«. Drugo stanje prikazano je izrazima
»svuceni«, »goli«, »odsutni od tela«. Pavle bi zeleo da izbegne to stanje, jer smrt nije nikome mila. Trece
stanje je alternativa prvom stanju. Ono je predstavljeno izrazom »preobuceni« ili »prisutni s Gospodom.

42




Biti s Gospodom, »preobuceni« u nebeskom domu - to je nas ideal. Da bismo taj ideal postigli,
na$ se »unutrasnji covek« pod uticajem Bozjeg Duha i Bozje rec¢i mora obnavljati svaki dan i na$ pogled
moramo vise usmeravati nebeskoj stvarnosti, »na ono $to je gore, ne na ono $to je na zemlji; na ono §to je
nevidljivo, a ne na ono S§to se vidi« (Kolosanima 3,2; 2. Korin¢anima 4,16-18). »Mi pak svi koji
otkrivenim licem gledamo slavu Gospodnju, preobrazavamo se u to isto obli¢je iz slave u slavu, kao od
Gospodnjega Duha.« (2. Korin¢anima 3,18)

PROPOVEDANJE »DUHOVIMA U TAMNICl«

Medu teze razumljiva mesta spadaju i slede¢i tekstovi: 1. Petrova 3,18-20; 4,6 i 2. Petrova 2.4.
Ovi tekstovi bice predmet naseg proucavanja u ovom poglavlju. »Jer i Hristos jedan put za grehe nase
postrada, pravednik za nepravednike, da nas privede k Bogu, ubijen, istina, biv§i telom, no ozivljevsi
Duhom; Kojim siSavsi propoveda i duhovima koji su u tamnici, koji nekad ne hteSe da sluSaju kad ih
oc¢ekivase Bozje trpljenje u vreme Nojevo, kad se gradase kov¢eg, u kome malo, to jest osam dusa, ostade
od vode.« (1. Petrova 3,18-20; Vukov prevod)

Isti tekst u drugom prevodu glasi:

»ler i Krist je jedanput umro zbog grijeha, pravedan za nepravedne, da nas privede k Bogu; on
koji je bio ubijen u tijelu, ali ozZivje duhom. U duhu je oti§ao propovijedati duhovima koji su se nalazili u
tamnici, onima koji su neko¢ bili nepokorni kad ih je Bozja strpljivost uporno ¢ekala, u vrijeme Noe, kad
se gradila lada u koju se skloni mali broj - svega osam dusa, i bi spasen vodom.« (1. Petrova 3,18-20;
prevod dr Ljudevita Rupcica)

Pristalice nauke o urodenoj besmrtnosti pozdvaju se na ovaj tekst kao dokaz u prilog svojoj
tvrdnji da je covek obdaren prirodnom ili urodenom besmrtnom dusom. Oni veruju da je Hristos kao
svestan duh u intervalu izmedu svoje smrti na krstu i vaskrsenja siSao u had, figurativni predeo mrtvih,
gde je propovedao bestelesnim duhovima koji su tu camili. Ovim duhovima je na taj nacin bila data nova
prilika da se obrate i izbegnu Cistiliste ili pakao.

Da bismo ispravno shvatili neki tezi biblijski tekst, moramo ga uvek razmatrati u vezi s drugim
biblijskim tekstovima koji govore o istom predmetu, a nikad izdvojeno. U ovom slu¢aju dobro je da u vezi
sa navedenim tekstom postavimo neka pitanja i da na njih potrazimo jasan biblijski odgovor.

Postavljamo sledeca pitanja: Kuda je Hristos otiSao posle smrti na krstu? Da li je Hristos umro
samo telom, a duhom ostao ziv? Ko je propovedao »duhovima u tamnici« i kada? Ko su bili ti duhovi »u
tamnici«?

Kuda je Hristos otiSao posle raspeéa?

Posle raspeca na krstu Hristos nije nikuda otisao; bio je mrtav i kao takav polozen u grob (grcki
izraz »had«). U ¢asu umiranja svoj duh predao je Ocu: »Oce, u ruke tvoje predajem duh svoj, i rekavsi
ovo izdahnu.« (Luka 23,46)

O Hristovom boravku u grobu i o Njegovom vaskrsenju iz groba prorokovao je psalmista David:

»Jer ne ¢e$ ostaviti duse moje u paklu, niti ¢e$ dati da svetac tvoj vidi trulost.« (Psalam 16,10)

Re¢ »dusa« oznacava celu osobu. »Neces mene ostaviti u grobu.«

U svom govoru na dan Duhova apostol Petar posvedodio je ispunjenje ovog prorocanstva
navodeci spomenuti psalam:

»Da me neces ostaviti u boravistu mrtvih niti dopustiti da tvoj Svetac istrune.« (Dela 2,27)

U ovom tekstu prevodilac je umesto izraza »dusa« upotrebio liénu zamenicu »me«, koja znaci isto
Sto i izraz »tvoj Svetac« - to jest Hristos.

Iz ovoga sledi da je ceo Isus, a ne samo jedan Njegov deo, pocivao u grobu. Za vreme svoga
boravka u hadu ili grobu nikome nije propovedao, jer je bio mrtav, a mrtvi su u besvesnom stanju. Grob je
mesto tiSine, mraka i neaktivnosti (Psalam 146, 4; Propovednik 12,7; 9,10).

Da li je Hristos umro samo telom, a duhom ostao Ziv?
Tekst kaze da je »bio ubijen u telu«, a »ozive Duhom«. Ubijen je »u telu, to jest kao Sin

Covetiji. Isus je upravo zato postao ¢ovek da bi mogao da umre za nas, kao nasa Zamena, i da bismo,
zahvaljuju¢i Njegovoj smrti, imali otkupljenje, oprosStenje, pomirenje i vecno spasenje (Matej 20,28;

43




26,28; Rimljanima 3,25; 5,10; Jevrejima 2,14.15) U ¢asu umiranja svoj »duh« predao je Ocu, a nije s
njime si$ao u grob ili had (Luka 23,46).

Posto je bio mrtav, a ne Ziv, tre¢i dan je »Duhom oZiveo«. Vecina prevodilaca pisu re¢ »duh« u
spomenutom tekstu velikim slovom, §to znaci da re¢ Duh oznacava Bozjeg Duha.

Bozji Duh ili Sveti Duh je Hrista oziveo ili vaskrsnuo:

»A ako li zivi u vama Duh onoga koji je vaskrsao Isusa iz mrtvih, onaj koji je podigao Hrista iz
mrtvih ozivece i vasa smrtna telesa duhom svojim koji zivi u vama.« (Rimljanima 8,11)

Hristova smrt i vaskrsenje su stozer naseg spasenja (Rimljanima 5,8-11).

Ko je propovedao »duhovima u tamnici« i kada?

Tekst kaze da je Hristos ozivevsi Duhom, kojim je si$ao i propovedao »duhovima u tamnici«. (1.
Petrova 3,19)

»Kojim« se odnosi na Duha. Duh Boyzji ili Hristov Duh je propovedao »duhovima u tamnici«. Re¢
»tamnica« se ¢esto u Bibliji upotrebljava u prenesenom smislu i oznacava duhovno stanje gresnih ljudi,
sotoninih robova (Isaija 42,7; 61,1; Luka 4,18). Hristov Duh je preko Noja, propovednika pravde,
propovedao pretpotopnom narastaju. Kako su ¢vrsto bili ¢uvani u tamnici greha stanovnici pretpotopnog
sveta ocito je iz ¢injenice da se samo osam dusa spasilo od potrpa (1. Mojsijeva 6,5-13; 1. Petrova 3,20).”

Besmisleno je i nelogi¢no verovati da je Hristov Duh nakon raspeca siSao u toboznji had, gde su
Cuvani kao u tamnici »bestelesni duhovi« pretpotopnog sveta, pa im propovedao ponovno Radosnu vest.
To bi znacilo da je Hristos prema tome pretpotopnom svetu pokazao poseban obzir, i da mu je pruzio jos$
jednu priliku za spasenje. Mogli bismo s tim u vezi postaviti pitanje: zar Hristos ne bi bio pristrasan ako bi
prema pretpotopnom svetu pokazao takav obzir, dok bi prema drugim narastajima bio ravnodusan?

Biblija u¢i da Bog nije pristrasan; ona takode uci da je ovaj na§ zemaljski zivot vreme u kome
treba da se pokajemo i verom primimo od Hrista dar vecnog zivota, sa smréu se zavrSava nase vreme
probe ili milosti (Matej 16,27; Luka 16,26—31; Rimljanima 2,6; Jezekilj 18,24). Biblija takode uci da se
mrtvi nalaze u besvesnom stanju. Oni ne mogu ni ¢uti ni pokajati se (Propovednik 9,5.6). Prema tome, u
suprotnosti je sa celom naukom Svetoga pisma smatrati duhove koje spominje navedeni tekst kao
»bestelesna, svesna bi¢a«, koja sluSaju i prihvataju Jevancelje. Re¢ »duhovima«, kao i1 re¢ »tamnica,
upotrebljena je u prenesenom ili figurativnom smislu i oznadava ljude.’

Gresnici Nojevog vremena imali su dovoljno vremena da na osnovu Nojevog propovedanja
donesu razumnu odluku, i nije im bila data nikakva druga prilika. Zapravo, bili su toliko gresni da ih Bog
nije mogao duze trpeti (1. Mojsijeva 6,5-13). Ipak, Bozja strpljivost je ¢ekala 120 godina da se pokaju, ali
su propustili tu jedinu priliku.

Bog je i sa nama strpljiv, ali nemojmo propustiti da dok traje nase vreme milosti, osiguramo svoje
vecno spasenje, predanjem i poslusnoc¢u Hristu:

»wZato, kao Sto govori Duh Sveti: 'danas ako glas njegov Cujete, ne budite drvenastih srca!'«
(Jevrejima 3,7).

Drugi teZi Petrov tekst je slede¢i:

»Zato se 1 mrtvima propovedi jevandelje, da prime sud po Coveku telom a po Bogu da zive
duhom.«

Drugi prevod ovoga teksta glasi:

»Ta zato je i mrtvima propovijedana Radosna vijest da budu osudeni kao ljudi s obzirom na tijelo,
a da zive kao Bog s obzirom na duh.« (1. Petrova 4,6; prevod dr Ljudevita Rupcica)

Vise jasnoc¢e unosi u ovaj tekst engleska Biblija Novi internacionalni prevod (New International
Version) koji u nasem prevodu glasi:

»Zato se evandenje propovedalo onima koji su sada mrtvi, da budu sudeni kao ljudi s obzirom na
telo, a da zive kao Bog s obzirom na duh.«

Propovedanje o kome je ovde re¢ ostvarilo se pre nego $to je Petar ovo napisao. Propovedalo se
zivima koji su sada mrtvi, jer ¢e se svakome suditi na temelju njegovog li¢nog odziva istini koja je doprla
do njega. Onima koji su umrli sudice se na temelju onoga kako su ziveli u ovom zivotu. Sudi¢e im se kao i
Zivima.

Izraz »po Coveku telom, »s obzirom na tijelo« znaci kao ziva ljudska bi¢a. A »po Bogu da zive
duhomy, »da Zive kao Bog s obzirom na duh« znaci da zive kao Bog besmrtnim Zivotom u duhovnom
telu.

44




Ocigledno je da Petar ovde misli na hriS§¢ane koji su zaspali u Hristu s nadom u vaskrsenje kada
Isus bude do$ao i kada smrtnost bude zamenjena besmrtnoc¢u.*

Sledeci tezi tekst odnosi se na pale andele Cuvane u tartaru.

Tekst glasi:

»Jer kad Bog ne postede andela koji sagresise, nego ih metnu u okove mraka paklenoga, i predade
da se ¢uvaju za sud.«

Tekst drugoga prevoda ovako glasi:

»Ako, naime, Bog nije postedio andela koji su sagrijesili, ve¢ ih strmoglavio u pakao i predao
mracnim bezdanima, gdje ih ¢uva za Sud.« (2. Petrova 2,4)

Moramo napomenuti da se re¢ »pakao« ne nalazi u izvornom grckom tekstu. U grckom tekstu
upotrebljena je re¢ »tartar«. Re¢ »pakao« navodi na misao o kazni koja ¢eka zle u ognjenom jezeru.

Rec¢ »tartar« uzeta je iz gréke mitologije. Prema grckoj mitologiji tartar je najdublje odeljenje hada
ili podzemlja u koje je Zavs bacio titane koji su se pobunili protiv njega.

»Tartar« u Petrovoj poslanici nije identi¢an s grékim mitoloSkim tartarom. »Tartar«, kako ga
Petar upotrebljava, predstavlja mesto zadrZavanja ili ¢uvanja demona i zlih andela; to je mracni
bezdan ili prostor oko nase planete, u kome su zli duhovi zadrzavani za sud, kada ¢e biti osudeni 1
unisteni u ognjenom jezeru. Posebno naglaSavamo da izraz »tartar« ne smemo poistovetiti s mestom u
kome se sada nalaze umrli zli, a to je »had« ili grob; niti s mestom u kome ¢e zli biti unisteni ognjem, a to
je »gehena ili ognjeno jezero (pakao).’

Moramo saZzaljenjem ustanoviti da prevodioci Cesto prevode re¢ju »pakao« tri izraza koji nemaju
isto znadenje: $eol ili had, gehena i tartar. Seol ili had je grob u kome mrtvi po&ivaju do vaskrsenja;
gehena je mesto u kome ¢e gresnici i demoni biti kaznjeni nakon suda. To je jezero ognjeno ili pakao. A
tartar je .mesto privremenog zadrzavanja demona do dana suda, kada ¢e biti uniSteni u ognjenom jezeru.
Tartar nije mesto mucenja, ve¢ mesto zadrzavanja. Biblijski tartar nema niSta zajednicko s grékim
mitologkim tartarom.

Tvrditi da su pali andeli i gre$nici ve¢ sada baceni u pakao ili gehenu znaci optuziti Boga da je
nepravedan, jer kaznjava pre suda. Biblija nas uci da ¢e sud nad zlima i demonima i potom kazna tek doci
(1. Korin¢anima 6,2.3; Danilo 7,26.27; Otkrivenje 20,10-14).

PUTEM VIDENJA »NA TRECEM NEBU«

Jedan od tekstova apostola Pavla koji pristalice teorije o urodenoj besmrtnrsti duse ¢esto citiraju u
prilog svojoj tvrdnji da je dusa besmrtna ili neumrla je tekst u 2. Korin¢anima 12,1—4, koji glasi:

»Ali mi se ne pomaze hvaliti, jer ¢u do¢i na videnja i otkrivenja Gospodnja. Znam coveka u
Hristu koji pre cetrnaest godina (ili u telu, ne znam; ili osim tela, ne znam: Bog zna) bi odnesen do tre¢ega
neba. I znam za takvog Coveka (ili u telu, ili osim tela, ne znam: Bog zna) Da bi odnesen u raj, i ¢u
neiskazane reci kojih coveku nije slobodno govoriti.«

Pristalice verovanja u urodenu besmrtnost tvrde da Pavle ovde govori o nekom coveku ¢ija je
»dusa« ili »duh« kao svesno bice napustila telo i bila prenesena u raj gde je Cula neizrecive reci i zatim se
opet vratila u svoj stan u telu.

Da bismo shvatili ovaj tekst, moramo ga razmotriti u vezi s njegovim kontekstom, s onim §to je
izneto u prethodnom poglavlju. U prethodnom poglavlju apostol Pavle govori o sebi, iznose¢i dokaze u
prilog svom apostolstvu - svoj Zivot, svoje vladanje i svoja stradanja za Hrista (2. Korin¢anima 11,24-32).
Sada, u pocetku dvanaestog poglavlja navodi novi dokaz svog apostolstva — svoju neposrednu i licnu
vezu s vaskrsnulim Gospodom putem videnja. O tome dokazu svog apostolstva on sam kaze: »Ali mi se
ne pomaze hvaliti, jer ¢u do¢i na videnja i otkrivenja Gospodnja.«

O kojim videnjima je ovde re¢? Re¢ je o videnjima i objavama koje su mu bile date, a jedna od
njih je upravo ova o kojoj je ovde rec. Apostol je kazao: »Ali sada ¢u govoriti o videnjima i objavama
koje su mi date od Gospoda.« (2. Korin¢anima 12,1; prema prevodu Biblije - Ie§ 1p1;egpallopal Uegztp)
Prema tome, u citiranom tekstu nije re¢ o nekom nepoznatom coveku, ve¢ o samom apostolu Pavlu;
takode nije re¢ o napustanju tela od strane dusSe i o njenom ponovnom vracanju u telo posle posete nebu,
vec je re¢ o jednom Pavlovom videnju.

Ono sto neke zbunjuje je Pavlov govor u tre¢em licu: »Znam ¢oveka u Hristu.« I drugi biblijski
pisci, kao npr. apostol Jovan, upotrebljavaju katkada treée lice iz skromnosti i poniznosti ne zele¢i da

45




budu poznati (Jovan 13,23; 19,26; 21,20). Pavle izbegava upotrebu prvog lica da ne bi izgledalo kao da
zeli da se hvali.

Da se ovde govori upravo o Pavlu, a ne o nekom nepoznatom ¢oveku, zaklju¢ujemo iz dva
slede¢a razloga: 1) Sto se ovde spominju videnja i objave u vezi s Pavlovim drugim dokazima u prilog
njegovom apostolstvu i 2) §to se u sedmom stihu neposredno spominju objave date Pavlu.'

Dakle u tekstu koji je predmet naSeg proucavanja govori se o Pavlovom videnju, a ne o nekoj
»dusi« koja bi nezavisno od tela odlazila u raj i opet se vracala u telo kao svoj stan.

Videnja su deo prorocke uloge. Putem videnja Bog je najces¢e otkrivao prorocima svoju volju.
Gospod je kazao Mojsiju: »Prorok kad je medu vama, ja ¢u mu se Gospod javljati u videnju i govoricu s
njim u snu.« (4. Mojsijeva 12,6)

Prorok prima videnje pod delovanjem Svetoga Duha. Za vreme videnja je u budnom stanju ili u
snu, i potpuno je nesvestan ili neosetljiv za sve Sto se zbiva oko njega. Njegove duhovne oci i usi primaju
poruke koje mu Gospod daje, da bi ih kasnije, usmeno ili pismeno, preneo svojim savremenicima.

Pavle je za vreme svoje sluzbe primio od Gospoda veci broj videnja i objava (Dela 9,4-6; 16,9;
18,9; 22,17.28; 23,11; 27,23.24; Galatima 2,2) Njegova videnja mozemo uporediti s videnjima nekih
starozavetnih i novozavetnih proroka.

Tako, na primer, imamo izvestaj o proroku Jezekilju: »I pruzi kao rukku. i uhvati me za kosu na
glavi, i podize me duh medu nebo i zemlju i odnese me u utvari Bozjoj u Jerusalim . ..« (Jezekilj 8,3)

»A mene duh podiZe i odnese u utvari duhom Bozjim u Haldejsku k roblju.« (Jezekilj 11,24)

Ovde nam se odmah namece pitanje: nije li na isti na¢in Duh BoZji preneo u videnju Pavla u trece
nebo?

Takode o apostolu Jovanu ¢itamo:

»I uvede me duh u pusto mesto i videh zenu gde sedi na zveri crvenoj.. .« (Otkrivenje 17,3)
izvan sebe, a njihov je um za to vreme bio pod kontrolom Svetoga Duha.

Za vreme videnja njihova »dusa« ili »bestelesni duh« nije napustao telo, kako to veruju pristalice
nauke o urodenoj besmrtnosti, jer bi u tom slucaju takvi ljudi bili mrtvi dok se ne bi dusa opet vratila u
telo.

Pristalice teorije o urodenoj besmrtnosti duse tesko shvataju pravi smisao Pavlovog izraza »u telu
ili izvan tela«.

Pavlov izraz »u telu ili izvan tela« moze se uistinu zameniti izrazom »stvarno ili u videnju«.

Sta dakle znadi izraz »u telu ili izvan tela«? Onaj izraz jednostavno znaci da je Pavle pod uticajsm
Svetoga Duha posmatrao nebesku stvarnost i da mu je ono $to je gledao bilo tako stvarno da mu se Cinilo
kao da je li¢no prisutan i da gleda stvarne prizore i slusa jasno izgovorene reéi.’

Ponavljamo: navedeni Pavlov tekst tice se »videnja i objava« koje je on primio od Gospoda. Ovo
videnje o kome je ovde rec bilo je izuzetno znacajno, jer je Pavlu bilo omoguceno da baci pogled na raj u
»treCem nebu«. Ovo videnje bilo je tako zivo, tako stvarno da Pavle nije mogao rec¢i da li je on bio
stvarno, telesno, prenet u raj, ili je to bilo samo videnje, koje je Sveti Duh otkrio njegovom umu.’

Kao $to je proroku Isaiji bio pokazan Gospod kako sedi na prestolu visokom i uzviSenom (Isaija
6,1); kao $to je Danilo posmatrao Svevisnjega na nebeskom prestolu i prizor buduéeg suda (Danilo
7,9.10.13.14); kao Sto je apostol Jovan na Patmosu gledao u videnju novi Jerusalim, novo Nebo, novu
Zemlju, reku Zivota i drvo zivota u Bozjem raju, tako je i Pavle bio u videnju prenet u nebeski raj, gde je
video i ¢uo ono §to se ne moze ni opisati ni iskazati.

U tekstu se spominje »trec¢e nebo«. U jednom opStem smislu smatramo da prvo nebo oznacava
atmosferu; drugo nase zvezdano nebo, a trece stan BoZji i nebeskih bica.

»Trece nebo« i raj ovde znace isto. Raj je tamo gde je drvo Zivota (Otkrivenje 2,7; 22,1-2). Pavle
je bio prenet u videnju u raj, kao $to je bio kasnije prenet i apostol Jovan.

Videnja proroka o nebeskoj stvarnosti omogucuju i nama da svojim pogledom vere pogledamo
svoje buduce slavno nasledstvo za koje apostol Pavle kaze:

»Sto oko ne vide, i uho ne ¢u, i u srce Goveku ne dode, ono ugotovi Bog onima, koji ga ljube.« (1.
Korin¢anima 2,9)

Pripremajuci se za to nepropadljivo nasledstvo, BoZja re¢ nas poziva da »svra¢amo svoj pogled na
ono $to je gore« i da se ne vezujemo za ovo zemaljsko, jer je »vidljivo prolazno, a nevidljivo je veéno«.
(Kolosanima 3,2; 2. Korin¢anima 4,18)

46




PREVARENI SAUL

Biblijska epizoda o caru Saulu i vracari u Endoru Cesto se navodi kao dokaz o pojavljivanju i
materijalizaciji besmrtne duse proroka Samuila. Ta epizoda navodi se kao primer u prilog verovanju u
besmrtnost duse.

Saul je bio prvi izrailjski vladar. U pocetku je saradivao s prorokom Samuilom koji ga je pomazao
za cara, ali kasnije se uzoholio, odbacio prorokove savete, prognao iz ljubomore i zavisti Davida, Bozjeg
izabranika, i pogubio svestenike Gospodnje. Kad su Filisteji ponovo objavili rat Izrailju, Saul se veoma
uplasio i osetio je potrebu za savetom. Trazio je izbavljanje od neprijatelja, ali nije trazio i oproStenje
greha. Zato mu Bog nije odgovarao »ni u snu, ni po Urimu, ni preko proroka«. (1. Samuilova 28,6)

Tada je odlucio da se obrati nekoj vracari.

Evo izvestaja o tome:

»] Saul reCe slugama svojim: trazite mi Zenu s duhom vracarskim, da otidem k njoj i upitam je. A
sluge mu rekose: evo u Endoru ima Zena u kojoj je duh vracarski. Tada se Saul prerusi obukav druge
haljine, i otide sa dva Coveka, i dode k onoj zeni no¢u; i on joj rece: hajde vracaj mi duhom vracarskim, i
dozovi mi onoga koga ti kazem. Ali mu Zena rece: ta ti zna$ Sta je ucinio Saul i kako je istrebio iz zemlje
gatare i vracare; zaSto dakle mece§ zamku duSi mojoj da me ubijes? A Saul joj se zakle Gospodom
govoreci: tako ziv bio Gospod! nece ti biti nista za to.« (1. Samuilova 28,7-10)

Vracara je posumnjala u gosta koji ju je posetio u pratnji dvojice momaka pa mu je napomenula
Saulov stav prema onima koji pozivaju duhove i vratevima: »Ta ti zna$ Sta je ucinio Saul i kako je
istrebio iz zemlje gatare i vracare.«

Saul je zaista, dok je jo$ saradivao s prorokom Samuilom, izdao naredbu protiv ljudi koji se bave
takvim poslom. Sigurno je to ucinio pod uticajem Samuila koji je dobro poznavao Bozji stav prema onima
koji pozivaju duhove i vraarima. Bozji stav u tom pogledu je jasan i odreden. Bog najstroze zabranjuje
vr$enje okultnih radnji kojima se bave ovakvi ljudi.

»Ne obracajte se k vraarima i gatarima, niti ih pitajte, da se ne skrvnite o njih. Ja sam Gospod
Bog vas.« (3. Mojsijeva 19,30

»A ko se obrati k vracarima i gatarima da Cini preljubu za njima, okrenuc¢u lice svoje na suprot
njemu, i istrebi¢u ga iz naroda njegova.« (3. Mojsijeva20,6)

»A Covek ili Zena, u kojima bi bio duh vracarski ili gatarski, da se pogube, kamenjem da se zaspu,
krv njihova na njih.« (3. Mojsijeva 20,27) »Neka se ne nade u tebe koji bi vodio sina svojega ili kéer svoju
kroz oganj, ni vracar, ni koji gata po zvezdama, ni koji gata po pticama, ni uro¢nik, Ni bajac, ni koji se
dogovara sa zlim duhovima, ni opsenar, ni koji pita mrtve.« (5. Mojsijeva 18,10.11)

»] ako vam reknu: pitajte vrace i gatare, koji Sapcu i mrmljaju; recite: ne treba li narod da pita
Boga svojega? ili ¢e pitati mrtve mesto zivih?« (Isaija8,19)

Nekadas$nje vracarstvo i pozivanje duhova koje Biblija tako strogo zabranjuje isto je §to i danasnji
spiritizam.

Ko su duhovi koji se javljaju na poziv vracara i pozivaca duhova? To su ili obi¢ne prevare ili zli
andeli koji su uzeli izgled nekog pokojnika i tako obmanjuju ljude. U pustinji kuSanja sotona je prisao
Hristu u obliku svetlog andela (Matej 4,1-11). Sam sotona se katkada pretvara u andela svetlosti, i zato
nije nista neobi¢no ako se pretvori i u oblik nekog ¢oveka (2. Kori¢anima 11,14).

Oni koji se bave vracarstvom, pozivanjem duhova pokojnika i traZzenjem saveta od mrtvih
stavljaju se u sluzbu demonskih sila koje stoje iza okultnih obreda. Oni postaju sotonini robovi.

Vratimo se vracari u Endoru i njenom posetiocu Saulu i pratimo njihov razgovor:

»Tada zena zapita: 'Koga da ti dozovem?' A on rece: Samuila mi dozovi!«

»A kad zena vide Samuila, povika iza glasa, i ree Zena Sauli govorec€i: zaSto si me prevario? ta ti
si Saul. A car joj rece: ne boj se; nego Sta si videla? A Zena rece Saulu: bogove sam videla gde izlaze iz
zemlje. On joj opet rece: kakav je? Ona mu rece: star Covek izlazi ogrnut plastem. Tada razume Saul da je
Samuilo, i savi se licem do zemlje i pokloni se.« (1. Samuilova 28,11-14)

Zatim sledi razgovor izmedu »Samuila« i Saula:

»A Samuilo rec¢e Saulu: zasto si me uznemirio i izazvao? Odgovori Saul: u nevolji sam velikoj, jer
Filisteji zavojstiSe na me, a Bog je odstupio od mene, i ne odgovori mi vise ni preko proroka ni u snu, zato
pozvah tebe da mi kazes Sta ¢u Ciniti.

Samuilo rece: pa $to mene pitas, kad je Gospod odstupio od tebe i postao ti neprijatelj? Gospod je
ucinio kako je kazao preko mene; jer je Gospod istrgao carstvo iz tvoje ruke i dao ga bliznjemu tvojemu
Davidu; Jer nisi poslusao glasa Gospodnjega, niti si izvrSio Zestokoga gnjeva njegova na Amaliku; zato ti

47




je danas Gospod to ucinio. I Gospod ¢e predati i Izrailja s tobom u ruke Filistejima; te ¢es sutra ti i sinovi
tvoji biti kod mene; i oko Izrailjski predace Gospod u ruke Filistejima.« (1. Samuilova 28,15—19)

Ko je zapravo, »Samuilo« koji se javlja na poziv vracare? Da li je to uistinu duSa pokojnog
Samuila, kako to tvrde pristalice verovanja u urodenu besmrtnost duse i u svesni nastavak zivota duse
posle smrti tela? Sta moZemo zakljugiti iz podrobnije analize samog teksta?

Kada se nakon vracanja Zeni prikazao materijalizovani duh koji joj se predstavio kao Samuilo, ona
se veoma uplasila jer je postala svesna ko je njen preruseni gost. Duh joj je otkrio prerusenog gosta
upozorivsi je na taj na¢in da bude oprezna. Duh pokazuje dobru volju saradnje. Zar bi pravi Samuilo to
ucinio i zatim nastavio da joj pomaze u njenom nesvetom poslu? Zar bi Samuilo, koji je kao Bozji prorok
za zivota bio protiv vracara, sada kao duh saradivao s vra¢arom? Sigurno da ne bi!

Umirivsi prestrasenu Zenu, Saul ju je zapitao: »Sta vidi§?« Ona mu je odgovorila: »Bogove sam
videla gde izlaze iz zemlje.«

»Kakav je?«, upitao je Saul.

»Star covek izlazi ogrnut plastem«, odvraca Zena.

Tekst dalje kaze:

»Tada razume Saul da je Samuilo.«

Zatim toboznji »Samuilo« pita Saula: »Zasto si me uznemirio i izazvao?«

Prvo §to zaklju¢ujemo iz ovog teksta je da zena nije videla Samuila. Ona je samo pretpostavljala
da vidi Samuila. Duh joj se nije predstavio. Na Saulovo pitanje $ta vidi, ona je odgovorila: »Bogove sam
videla gde izlaze iz zemlje.«

Ni Saul nije video Samuila. Na osnovu Zeninog opisa da vidi starca gde izlazi ogrnut plastem,
Saul je pretpostavljao da je to Samuilo. Tekst kaze: »Tada razume Saul (tj. u sebi je zakljucio) da je to
Samuilo.» Cinjenica koja proizlazi iz analize samog teksta potvrduje da ni Zena ni Saul nisu videli
Samuila. Oboje su samo pretpostavljali da je duh koji se javio Samuilo.

Obratimo paznju i na pitanje koje toboznji »Samuilo« postavlja Saulu: »Zasto si me uznemirio i
izazvao?«

Pravi Samulo je bio Bozji prorok. Ako bi on imao besmrtnu dusu, kako to veruju pristalice
urodene besmrtnosti, sigurno bi se nalazio u raju. Onda bi morao si¢i dole, a ne iza¢i iz zemlje gore.
Napustiti raj ili nebo mogao bi samo uz Bozje dopustenje. Zar bi Bog koji je izdao tako stroge zabrane
protiv vracanja, usliSio vrac¢arin zahtev i dopustio Samuilu da se pojavi na zemlji kao odziv na
vracanje? Izvesno je da ne bi!

Gde se nalazi prorok Samuilo posle svoje smrti? On se ne nalazi ni kao neumrla dusa u raju ni kao
neki svesni duh ili sena u hadu, tj. u nekom podzemnom odeljenju, kako su to verovali stari Grei 1 drugi
narodi, pa i neki Jevreji. Samuilo se nalazi u grobu, a grob je mesto tigine, mraka i neaktivnosti. »Zivi
znaju da ¢e umreti, a mrtvi ne znaju niSta«, kaze Bozja re¢ (Propovednik 9,5). U grobu nema ni rada ni
misljenja (Psalam 146.,4; 6,5). Mrtvi poCivaju u besvesnom snu. [zmedu smrti i vaskrsenja nema svesnog
zivota. Prema tome duh koji se javio na poziv vracare nije bio pravi Samuilo, ve¢ materijalizovani
duh nekog demona koji je dobio lik starog Samuila.

Sta je toboznji »Samuilo« kazao Saulu na njegovu molbu da ga pouéi §ta da &ini u ovom &asu
duboke krize. »Samuilo« mu je odgovorio: »Zasto mene pitas kad je Gospod odstupio od tebe i postao ti
neprijatelj? ... Gospod ¢e predati i Izrailja s tobom u ruke Filistejima, te ¢es sutra ti i sinovi tvoji biti kod
mene i oko izrailjski predace Gospod u ruke Filistejima.« (1. Samuilova 28,16-19)

Sotona u obliku starog Samuila prikazuje Saulu Boga ne kao Boga ljubavi koji je spreman da
oprosti gresniku koji se kaje i da ga primi kao svog sina, ve¢ kao nemilosrdnog osvetnika koji uziva u
kaznjavanju. Zatim prorice Saulu da ¢e sutra poginuti. Ove sotonine re¢i upucene Saulu preko vracare
bacile su ga u ocCajanje. Nije imao snage da ohrabri vojsku i sutradan kad se zametnula borba izmedu
njegove vojske i Filisteja, Izrailj je doziveo tezak poraz, a sam Saul bacio se na svoj mac i tako izvrSio
samoubistvo. [zvestaj o Saulovoj pogibiji kaze:

»I tako pogibe Saul za bezakonje svoje, koje ucini Gospodu $to ne slusa reci Gospodnje i §to trazi
da pita duh vracarski.« (1. Dnevnika 10,13)

Prori¢uc¢i Saulovu propast preko vracare u Endoru, sotona je to i postigao svojom porukom koja
nije bila poziv na pokajanje i reformu ve¢ podsticanje na razoCaranje i propast.

»Sotona podstice ljude da traze savet od onih koji pozivaju duhove. Otkrivanjem nekih
pojedinosti iz njihove proslosti nadahnjuje ih poverenjem u njegovu mo¢ da moze otkriti i buduénost.

Iskustvom ste¢enim u toku dugih stole¢a sotona moze zakljucivati od uzroka do posledice i cesto
prore€i, sa izvesnim stepenom sigurnosti, neke dogadaje u covekovom buduéem zivotu. Tako moze
prevariti jadne duse i uéiniti ih svojim robovima.«'

48




Epizoda o Saulu i vracari iz Endora je velika sotonina prevara. Sotona je prevario Saula uzevsi
obli¢je Samuila i igrajuéi njegovu ulogu.

»Moderni spiritizam, po¢ivajuéi na istim temeljima, nije drugo nego ozivljavanje u novom obliku
nekadasnjeg vradarstva i kulta demona.«> U Svetom pismu je proreéeno »da ¢e u poslednje vreme
odstupiti neki od vere slusajuci lazne duhove i nauke davolske«. (1. Timotiju 4,1) A apostol Pavle kaze da
¢e pre Hristovog drugog dolaska sotona narocito otkrivati svoju mo¢ »sa svakom silom, i znacima i
laznim ¢udesima, I sa svakom prevarom nepravde medu onima koji ginu: jer ljubavi istine ne primise, da
bi se spasli«. (2. Solunjanima 2,9.10)

Neprijatelj nasih dusa je uvek budan i uvek nastoji da nas uhvati u svoju zamku da bi nas
upropastio. Zato re¢i Gospodnje upucene nekadasnjem Izraelu, upucene su i nama danas: »Ne obracajte se
k vracarima i gatarima, niti ih pitajte, da se ne skvrnite o njih. Ja sam Gospod Bog vas.« (3. Mojsijeva
19,31)

»IMAM ZELJU OTICI I BITI S HRISTOM«

Apostol Pavle, veliki apostol neznabozaca, pisao je iz Rima uoci svog sudenja vernima u Filibi:

»Takva je moja zeljno ocekivana nada; niSta me nece smesti. Sacuvat ¢u, naprotiv, potpuno
pouzdanje i — sada kao uvijek - proslavit ¢e se Krist u mom tijelu, bilo da zivim, bilo da umrem.

Za me je, uistinu, zivot Krist, a smrt dobitak. Ali ako mi je dalje Zivjeti u tijelu, to za me znaci
plod - rad. Ne znam §to bih onda izabrao. Pritisnut sam, i to s dvije strane; imam Zelju umrijeti i biti s
Kristom, jer je to mnogo bolje . . . Ali je ostati u tijelu potrebnije radi vas« (Filibljanima 1,20-24; prevod
dr Ljudevita Rupcica)

Pristalice verovanja u urodenu besmrtnost duse smatraju ovaj tekst najja¢im dokazom u prilog
urodene ili prirodne besmrtnosti. Naroc€ito se pozivaju na recenicu: »Imam Zelju umreti i biti s Hristom.«
(Filibljanima 1,23). Napominjemo da mnogi drugi prevodioci ne upotrebljavaju na ovom mestu glagol
»umreti«, vec - §to je blize originalnom tekstu — »otiéi« ili »otputovati«. Glagoli »umreti«, i »otici« ili
»otputovati« nemaju u ovoj Pavlovoj izjavi, kao §to ¢emo to malo kasnije videti, isto znacenje.

Pristalice verovanja u urodenu besmrtnost duse tvrde da dusa Zivi u svesnom stanju, odvojeno od
tela, posle smrti fizickog organizma, i da je Pavle oc¢ekivao da neposredno posle smrti, kao besmrtna dusa
ili bestelesni duh, ode u BoZju prisutnost.

Nigde Pavle ne kaze da ¢e njegova »duSa« ili »duh« oti¢i u ¢asu smrti pred Boga. Re¢ »dusa« ili
»duh« u tekstu se ne spominju. Njegov odlazak na nebo odnosi se na celu osobu.'

Mogli bismo dopustiti da se izraz »umreti i biti s Hristom« ili »oti¢i i biti s Hristom« - kad bi
stajao sam - shvati kao da verni ve¢ u ¢asu smrti odlaze pred Bozje lice. Ali ovaj izraz ne stoji sam. Ne
smemo graditi neku dogmu na jednom izolovanom iskazu u Bibliji, ve¢ uvek moramo razmotriti $ta cela
Biblija u¢i o nekom predmetu vere. U ovom slu¢aju moramo razmotriti $ta apostol Pavle i drugi biblijski
pisci uée o smrti i o Gasu sastanka s Hristom.”

Pre nego $to predemo na detaljniju analizu spornog teksta, moramo nesto re¢i o samoj pozadini
teksta.

Proslo je deset godina otkako je Pavle propovedao Jevandelje u Filibi. Na kraju svog treceg
misionarskog putovanja bio je u Jerusalimu napadnut od Jevreja koji su hteli da ga ubiju, ali ga je spasao
rimski zapovednik sa svojom ¢etom. Kad su mu Jevreji i dalje pretili smréu, zapovednik ga je prebacio u
zatvor u Cezareju, gde je ostao dve godine. Odavde ga je namesnik Fist, nakon sudenja, na njegov zahtev,
poslao u Rim na visi sud. U Rimu je Pavle bio ¢uvan u zatvoru odakle je napisao poslanice Efescima,
Filibljanima i Kolo§anima. Sto se ¢as sudenja vise priblizavao, stroZi su postajali uslovi u zatvoru. Ali
Pavle nije klonuo duhom. Upravo iz zatvora pisao je Filibljanima: »Radujte se svagda u Gospodu, i opet
velim: radujte se!« Ta radost prozima poslanicu Filibljanima. Iz ovog prvog zatocenistva u Rimu Pavle je
bio osloboden.

Predimo sada na analizu teksta.

Apostol Pavle kaze da ¢e se Hristos proslaviti u njegovom telu bilo da zivi, bilo da umre.
(Filibljanima 1,20). Zivot i smrt su ovde, po Pavlu, vezani uz njegovo telo, a ne prvenstveno uz dusu ili
duh. U celom tekstu Pavle nigde ne spominje »odvojenu dusu« ili »bestelesni duh«. Ako bi Pavle mislio
da je njegovo pravo »unutrasnje ja« neka svesna besmrtna dusa, koja prilikom smrti ostavlja telo i odlazi
Bogu, on bi to kazao negde u svojim mnogobrojnim poslanicama. Medutim, on izri¢ito kaze da nije
»izostavio da pokaze volju Bozju« (Dela 20,27). Medutim, Cinjenica je da on nije nigde spomenuo da

49




covek ima »besmrtnu duSu« ili »bestelesni duh«. Prema tome, takva ideja nije deo »BoZje vere«. Vera u
besmrtnu dusu nije biblijska nauka ve¢ Platonovo uéenje.’

Pavle kaze da je za njega »zivot Hristos, a smrt dobitak«. U prethodnom stihu on je kazao da ¢e se
Hristos proslaviti u njegovom telu bilo da zivi ili umre. Ako bude Ziveo, Hristos ¢e biti proslavljen, a
Crkva ¢e od toga imati koristi. Ako bude umro, Hristos ¢e opet biti proslavljen, i to ¢e biti dobitak za
Hrista i za njega. U kom smislu smrt ¢e biti dobitak za Pavla? Poznato je koliko je stradanja Pavle podneo
kao Hristov Svedok. U 2. Korin¢anima 11,23-27 on sam piSe o tome:

Jesu li sluge Hristove? (ne govorim po mudrosti) ja sam jo§ viSe. Vise sam se trudio, viSe sam
boja podneo, vise puta sam bio u tamnici, mnogo puta sam dolazio do straha smrtnoga; Od Jevreja primio
sam pet puta ¢etrdeset manje jedan udarac; Triput samo bio Siban, jednom su kamenje bacali na me, tri
puta se lada sa mnom razbijala, no¢ i dan proveo sam u dubini morskoj. Mnogo puta sam putovao, bio
sam u strahu na vodama, u strahu od hajduka, u strahu od rodbine, u strahu od neznabozaca, u strahu u
gradovima, u strahu u pustinji, u strahu na moru, u strahu medu laznom bracom; U trudu i poslu, u
mnogom nespavanju, u gladovanju i Zedi, u mnogom poscenju, u zimi i golotinji.« Smrcéu bi se zavrSila
njegova teska zivotna borba. Smrt bi za njega bila dobitak, jer bi tada imao svoj po¢inak. Za Pavla smrt je
znacila prednost ili dobitak - oslobodenje od Zivotne borbe i sastanak s Hristom posle kratkog besvesnog
sna ili po¢ivanja u grobu. Za onoga koji pociva u grobu u besvesnom stanju, razdoblje izmedu ¢asa smrti i
Casa vaskrsenja nije niSta drugo do tren oka. Za mrtvoga taj vremenski interval, ma kako bio dug, ne znaci
nista. Istog casa kada bude ¢uo poziv Darodavca zivota, bic¢e u Hristovoj prisutnosti. Tako, u stvari, on ne
Ceka svesno ni jedan trenutak, jer oni koji su umrli, koji spavaju smrtnim snom, nisu svesni proticanja
vremena. U tom smislu smrt je za Pavla znagila dobitak.’

Smrt nije trenutak u kome bi se »duSa« pokojnikova ili njegov »bestelesni duh« sjedinjavao s
Hristom, kako to uce pristalice verovanja u besmrtnost duse. Smrt je besvesni san posle koga ¢e, prilikom
Hristovog drugog dolaska, verni vaskrsnuti, a Zivi pravednici ¢e se u trenutku oka preobraziti.

Tada ¢e verni biti zauvek s Hristom.

O tome apostol Pavle pise sledece:

»ler ¢e sam Gospod sa zapovescéu, s glasom aranéelovim, i s trubom BoZzjom si¢i s neba; i mrtvi u
Hristu vaskrsnuce najpre; A po tom mi zivi koji smo ostali, zajedno s njima bi¢emo uzeti u oblake na
susret Gospodu na nebo, i tako ¢emo svagda s Gospodom biti.« (1. Solunjanima 4,16.17)

»ler kako po Adamu svi umiru, tako ¢e i po Hristu svi oziveti. Ali svaki u svom redu: novina
Hristos; a po tom oni koji verovase Hristu o njegovu dolasku; Evo vam kazujem tajnu: jer svi ne ¢emo
pomreti, a svi ¢emo se pretvoriti, ujedanput u trenucu oka u poslednjoj trubi; jer ¢e zatrubiti i mrtvi ¢e
ustati neraspadljivi, i mi ¢emo se pretvoriti. Jer ovo raspadljivo treba da se obuce u neraspadljivost, i ovo
smrtno da se obuce u besmrtnost. A kad se ovo raspadljivo obuce u neraspadljivost, i ovo se smrtno obuce
u besmrtnost, onda ¢e se zbiti ona reC §to je napisana: pobeda prozdre smrt.« (1. Korincanima
15,22.23.51-54)

Jedini put i nacin kako mozemo do¢i pred Hristovo lice i zauvek biti s njime je vaskrsenjem ili
preobraZenjem, koje ¢e se zbiti u dan Hristovog drugog dolaska.

Ucenje da se sjedinjujemo s Hristom u Casu umiranja putem besmrtne duSe u suprotnosti je s
jasnim uc¢enjem Bozje re¢i da se zauvek sjedinjujemo s Hristom jedino vaskrsenjem ili preobrazenjem.

Kad bi verni odmah u ¢asu smrti i$li u nebo, to bi znacilo negaciju jedne od osnovnih biblijskih
istina, a to je istina o besvesnom stanju ili snu umrlih u grobu, koji je mesto tiSine, mraka i neaktivnosti
(Propovednik 9,5.6.10; Jovan 11,11). Ako bi umrli ve¢ bili s Hristom u slavi, kako bi onda trebalo shvatiti
reci apostola Jovana:

»Ljubazni! sad smo deca Bozja, i jo§ se ne pokaza Sta ¢emo biti; nego znamo da kad se pokaze,
bi¢emo kao i on, jer ¢emo ga videti kao $to jest.« (1.Jovanova 3,2) Tek kad Isus bude dosao u slavi,
bi¢emo kao on, a ne ranije.

To je bila i Pavlova li¢na nada:

»Dalje dakle meni je pripravljen venac pravde, koji ¢e mi dati Gospod u dan onaj, pravedni sudija;
ali ne samo meni, nego i svima koji se raduju njegovu dolasku.« (2. Timotiju 4,8)

Svi verni o¢ekivali su i ocekuju ispunjenje svoje nade u dan Hristovog drugog dolaska. Izuzetak
su Enoh i Ilija, koji su Zzivi, preobrazenjem, uzeti na nebo, i Mojsije, koga je Gospod ve¢ vaskrsnuo
(Jevrejima 11,5; Matej 17,3). Za sve druge umrle jedina nada je vaskrsenje. To naglasava i apostol
Pavle re¢ima: »Jer ako mrtvi ne ustaju, ni Hristos ne usta. A ako Hristos ne usta, uzalud vera vasa: jos ste
u gresima svojim.« (1. Korin¢anima 15,16.17) Svedocanstvo je Pisma da je sam Hristos bio u grobu, da je
tre¢i dan vaskrsnuo i da se posle Cetrdeset dana uzneo na nebo, gde sada posreduje za nas u Ocevoj

50




prisutnosti (Jevrejima 7,23-27). Hristovo vaskrsenje je garancija naSeg vaskrsenja. Do Casa vaskrsenja,
koje ¢e se zbiti u dan Hristovog drugog dolaska, verni po€ivaju u svojim grobovima.

Pavlov treéi izbor - preobrazenje

Pavle je bio u dilemi §to se tice izbora: ziveti ili umreti. On piSe: »Za me je, uistinu, zivot Hristos,
a smrt dobitak. Ali ako mi je dalje ziveti u telu, to za me znaci plod, rad. Ne znam S$ta bih izabrao.
Pritisnut sam, i to s dve strane.« Pavle je bio pritisnut kao da se nalazi u tesnacu sa zidovima s obe strane,
bez moguénosti skretanja u desno ili u levo. Sada se pred njim otvara treéa moguénost: on bi Zeleo
»otiCi«, ne umreti, i biti s Hristom. On bi Zeleo ziv do¢ekati Hrista; zeleo bi da bude podignut sa Zemlje u
susret Hristu na oblacima; Zeleo bi putem preobrazenja, a ne putem vaskrsenja da primi besmrtnost.

To bi bilo najbolje. Upravo to izraZzavaju njegove reéi: »Zelim otiéi i s Hristom biti, §to bi mnogo
bolje bilo . . .« (Filibljanima 1,23; Bakoti¢ev prevod)

Pavle je dobro znao da verni mogu biti s Hristom samo na dva nacina - vaskrsenjem ili
preobrazenjem. Njegova je Zelja bila da ne umre, ve¢ da ziv doceka Hrista, i da putem preobrazenja primi
besmrtnost.

U navedenom tekstu upotrebljen je grcki glagol »analud«, Sto znaci »odresiti«, »odvezati«, kao
Sto se odvezuje brod da bi otputovao iz luke. Pavlova Zelja nije bila da postane bestelesni duh, kako su
neki shvatili ovaj tekst, ve¢ da ziv bude odnesen na oblacima u susret Hristu (1. Solunjanima 4,17).

On nije ziv do¢ekao ispunjenje ove nade, jer je stradao mucenickom smréu. Ali on je umro u veri,
ocekujuci venac pravde, koji ¢e mu dati Gospod, pravedni sudija, u onaj dan, i ne samo njemu, ve¢ svima
koji ocekuju Hristov dolazak (2. Timotiju 4,8).

Za sve verne koji su umrli, kao i za apostola Pavla, ispunjenje njihove nade zbice se vaskrsenjem
u dan slavnog Hristovog dolaska. Oni se sada odmaraju u grobu od svoga truda i zivotne borbe, bez svesti
o proticanju vremena. Jutro vaskrsenja njima ¢e se Ciniti kao da se zbilo neposredno iza njihove smrti.
Umreti i biti s Hristom ¢inice im se kao jedan trenutak, jer vreme provedeno u grobu za njih nece znaciti
nista.

Na osnovu svega §to smo izneli zakljuCujemo da je apostolu Pavlu bila strana nauka da se
covekova dusa ili bestelesni duh u ¢asu smrti sjedinjuje s Hristom. Biblija odbacuje to ucenje. Vaskrsenje
ili preobraZenje jedini su nacin sjedinjenja s Hristom, i to sjedinjenje zbi¢e se u dan Hristovog
drugog dolaska. Vreme koje mrtvi moraju provesti u grobu moze se potpuno zanemariti. Ono za njih ne
postoji, tako da se moze reci da je za verne mrtve smrt samo kratak san iza kojega dolazi jutro vaskrsenja.

Pavlove reci: »Uistinu, meni je zivot Hristos, a smrt dobitak!« otkrivaju nam karakter velikog
Hristovog apostola. Njegovi planovi, njegove nade i sve njegove teznje bili su usredsre¢eni Hristu. On je
za sebe mogao da kaze: »S Hristom se razapeh, a ja viSe ne zivim, nego u meni zivi Hristos« (Galatima
2,20)

Kolike li razlike izmedu njega i ostalih ljudi koji se sebi¢no grabe za bogatstvom ovoga sveta i
telesnim uzivanjima - i boje smrti!

IZRAZI VEK I VECAN U VEZI S COVEKOVOM VECNOM SUDBINOM

Izrazi »vek« i »veCany, kao i »doveka«, »zauvek«, »u vek vekova« Cesto se pojavljuju u Svetome
pismu.

Potrebno je da damo objasnjenje ovih izraza, jer u Bibliji oni nemaju uvek isto znacenje.

Izraz »vek« (grcki »aion«) moze se definisati kao zivotni vek, a katkada moze znaciti
neograniceni period ili beskrajnu vecnost. Katkada, medutim, moZze znaciti period neodredene duZzine, kao
nas izraz »vek«.

Pridev »vecan« (grcki »aionios«, Sto pripada veku ne znaci uvek trajati kroz vecnost. Izraz
»veCan« u Bibliji ne znaci isto §to i »beskonacan«.

Pravilo razlikovanja

Da bismo pravilno razumeli znaCenje prideva »vecan«, moramo ga uvek posmatrati u vezi s
imenicom kojoj je dodat. Njegovo znacenje zavisi od imenice koju blize oznacuje.

51




U kojim slucajevima pridev »vecan« oznacava beskonac¢no trajanje ili beskonacno stanje, a u
kojim privremeno trajanje?

Kad pridev vecan stoji uz imenicu koja znac¢i bozansko Bic¢e, kad oznacCava novi Zivot vernih
primljen novorodenjem od Svetoga Duha, kad se odnosi na domovinu spasenih i na samu spasenu Bozju
decu - u tim slucajevima pridev vecan oznacava vecno ili beskonacno trajanje.

Bog je vecan, jedini besmrtan:

»Koji sam ima besmrtnost, i zivi u svetlosti kojoj se ne moze pristupiti, kojega niko od ljudi nije
video, niti moZze videti, kojemu Cast i drzava vecna. (1. Timotiju 6,16)

Isus obec¢ava svojim vernim sledbenicima vec¢ni Zivot:

»Zaista, zaista, kazem vam ko moju re¢ slusa i veruje onome koji me je poslao, ima zivot veéni, i
ne dolazi na sud, nego je presao iz smrti u Zivot.« (Jovan 5,24)

»Ko jede telo moje i pije krv moju, ima Zivot veéni. I ja ¢u ga vaskrsnuti u poslednji dan.« (Jovan
6,54)

»Duh je ono Sto ozivljava; telo ne pomaze niSta. Reci koje vam ja rekoh duh su i Zivot su.« (Jovan
6,63)

Vecni Zivot primamo ve¢ sada verom u Hrista kao svog Spasitelja i novorodenjem od Svetoga
Duha, a besmrtnost ili neraspadljivost primi¢emo u ¢asu vaskrsenja prilikom Hristovog drugog dolaska (1.
Korin¢anima 15,51-55).

Vecni zivot nije urodeno svojstvo prirodnog ¢oveka. Po nasem praocu Adamu svi smo nasledili
gre$nu 1 smrtnu prirodu. Samo onima koji su rodeni nanovo od nebeskog Roditelja, od Svetoga Duha,
obecan je vecni zivot (Jovan 3,3.5; Rimljanima 8,11).

»Bog daje ¢oveku zivot. Taj zivot zavisi od Boga koji je izvor zivota. On ne moze biti nezavisan.
Vecni zivot, koji je Bog obe¢ao svima koji su sjedinjeni s Njime, je ve¢an samo zato $to su takva bi¢a u
stalnoj zajednici s Njime. Takav zivot nije apsolutan, ve¢ uslovan. Otkupljeni ¢e biti besmrtni, jer ¢e ih
Bog stalno drzati u Zivotu.«'

Biblija dalje istice da je Bozje carstvo vecno (2. Petrova 1,11) i da je zavet Bozji ve€an (Jevrejima
13,20).

Pridev »ve€an« nalazi se i uz neke Bozje radnje i aktivnosti. Tako Biblija spominje ve¢ni Bozji
sud, ve¢nu kaznu, ve¢no uniStenje, vecno spasenje. U ovim primerima pridev »vefan« mora se shvatiti
u smislu rezultata ili posledice, a ne kao ve¢ni proces.

Vecni sud, koji se spominje u Jevrejima 6,2., nije vecan po trajanju, ve¢ po presudi koja je trajna i
nepromenljiva.

Vet¢na kazna, koja se spominje u Jevandelju po Mateju 25,46., je vecna po presudi koju je Bog
doneo za nepokajane gresnike a to je smrt (Rimljanima 6,23), a ne ve¢no kaznjavanje.

Vecnom propaséu bice pohodeni nepokajani greSnici u dan Hristovog dolaska (2. Solunjanima
1,9). Ni tu nije rec o procesu kaznjavanja, ve¢ o posledici - a to je propast ili unistenje koje je vecno.

Vecéno spasenje bice nasledstvo vernih (Jevrejima 9,12). I tu mislimo na posledicu, tj. na dar
vecnog zivota i besmrtnosti koju ¢e jednom zauvek primiti oni koji su u ovom Zivotu poverovali u Hrista,
doziveli novorodenje i ostali verni Bogu do kraja svoga zivota. Ve€no spasenje nije veéni proces, veé
vecni rezultat Hristove otkupiteljske Zrtve prinete za Coveka.

Sada ¢emo navesti nekoliko primera u kojima pridev vean ima vremensko ili privremeno
znacenje.

Aronu je Bog dodelio veéno svestenstvo (1. Dnevnika 23,13). »Vecno« ovde znaci dok bude
trajala Aronova loza.

Ako je u staro vreme neki rob dragovoljno odlucio da ostane u kuc¢i svoga gospodara, iako je
mogao da ga napusti, on je time izrazio ljubav prema svom gospodaru i ostao vecni rob. (2. Mojsijeva
21,6). Vecni rob ili rob doveka znaci dok bude Ziv.

Na Jelisijevog slugu Gijezija i na njegovo potomstvo presla je doveka Nemanova guba, zato Sto
se polakomio za darovima vojvode Nemana i slagao proroka (2. O carevima 5,27).

»Zauvek« ili »doveka« ovde znaci da ¢e bolest guba trajati tako dugo dok bude postojao Gijezije i
njegovo potomstvo.

Isus je prokleo nerodnu smokvu rekavsi da na njoj ne bude roda doveka (Mtej 21, 19). Doveka
znaci u ostatku njenog postojanja, a ne za svu vecnost.

Pokvarene gradove Sodom i Gomor Bog je kaznio ve¢nim ognjem (Judina poslanica st. 7). Vecni
oganj je takav oganj koji niSta ne moze ugasiti dok ne proguta materiju kojom se hrani. Tada se oganj sam
gasi. Tamo gde su nekada postojali gradovi Sodom i Gomor danas je Mrtvo more, a vecni oganj je davno
prestao da gori.

52




Iz navedenih primera zakljucujemo da znacenje prideva vecan ne treba traziti u samom pridevu
»vecan« (aionios), ve¢ u imenici kojoj je pridev dodat. Ako imenica oznacava nesto $to je po sustini
vecno, onda i pridev ve€an uz takvu imenicu znaci neprekidno trajanje - ve¢nost. Ali ako je pridev vecan
upotrebljen uz nesto Sto je vremensko, Sto ima svoj kraj, tada pridev vecan znaci trajanje u okviru
prirodnih, znacenjskih granica imenice, privremeno trajanje.

Nepokajane gresnike ¢eka druga smrt

Bozja rec jasno uci da je »plata za greh smrt, a dar Bozji je zivot ve¢ni u Hristu Isusu, Gospodu
naSemu«. (Rimljanima 6,23) To je biblijska istina.

Uz zivot (zoe), koji je rezultat zajednice s Bogom, uvek se nalazi pridev ve¢an. Vernim Hristovim
sledbenicima obecan je vecni Zivot.

Nasuprot nagradi vernima, koja je vecni zivot, Biblija spominje i platu zlima, a to je smrt.

Platon, jedan od najvedih anti¢kih filozofa, glavni je pobornik ideje o urodenoj besmrtnosti duse.

Tradicionalno verovanje uci da zle ¢eka ve¢no mucenje u paklu. Koliko je biblijska istina o smrti
kao kazni koja ¢eka zle logi¢nija i humanija!

Odakle potie uéenje o veénim mukama zlih u paklu? Sta je temelj tom uéenju? Poreklo i temelj
tome ucenju je Platonova nauka o besmrtnosti duse.

Vazno je napomenuti da se re¢ »dusa« spominje u Starom zavetu 754 puta, a u Novom zavetu 105
puta, ali se nikada uz tu re¢ ne nalazi pridev »vecan«. Pojam »besmrtna duSa« nije biblijski pojam.
Njega je stvorila gréka mitologija. Da covekova duSa nije besmrtna, jasno pokazuje Hristova izjava:
»Ne bojte se onih koji ubijaju telo, a duSe ne mogu ubiti; nego se bojte onoga koji moze i dusu i telo
pogubiti u paklu.« (Matej 10,28)

Uzrok veoma prosirenom verovanju da duse zlih ispastaju za svoje grehe u ve¢nim mukama pakla
velikim delom poti¢e iz pogresnog tumacenja pojedinih biblijskih tekstova koji govore o kazni
namenjenoj zlima. Ovde ¢emo se osvrnuti na nekoliko takvih tekstova.

Govore¢i o delima dobrocinstva koja su neki u€inili Njemu, u li¢nosti siromaha, a drugi propustili
da to ucine, i zatim o nagradi i kazni koja ¢e takve sti¢i, Isus je izjavio: »Ovi ¢e oti¢i u muku ve¢nu, a
pravednici u zivot ve¢ni.« (Matej 25,46)

53




Prevodilac je upotrebio izraz »muku ve€nu«, medutim, izvorni grcki tekst upotrebljava izraz
»kolasin aionion«, $to u prevodu znaci »kaznu vecnu«. Prevodilac je zamenio izraz kazna s izrazom
muka pod uticajem svoje teologije. Kazna i kaznjavanje nije isto: jedno je svrSena radnja, a drugo trajna.

»Kazna« u navedenom tekstu je suprotna nagradi, koja je zivot, samo onda ako je ta kazna smrt.
Biblija zaista izri¢ito kaze da je »plata za greh smrt« (Rimljanima 6,23). Vecni rezultat je isti u oba
slu¢aja: za pravedne — Zivot; a za nepravedne — smrt.’

I sam Isus suprotstavlja nagradu vernima kazni koja ceka zle:

»Ne cudite se tomu! Dolazi, naime, ¢as kada ¢e svi koji pocivaju u grobovima cuti njegov glas, te
izi¢i iz njih: koji su ¢inili dobro, na uskrsnu¢e — na Zivot; a koji su €inili zlo, na uskrsnuce - na propast.«
(Jovan 5,28,29; prevod u izdanju kuée »Stvarnost«)

Dok verne ¢eka vecni zivot, nepokajane greSnike Ceka smrt ili propast. To je Isusovo ucenje.
Biblija ne govori o ve¢nom kaznjavanju ili o ve¢noj muci, ve¢ o ve¢noj kazni, koja je smrt ili unistenje.

Uzmimo sada u razmatranje dva malo teza teksta iz Otkrivenja 20,10. 1 14,9.

Prvi tekst glasi:

»] davo koji ih varase bi bacen u jezero ognjeno i sumporito, gde je zver i lazni prorok; i bice
muceni dan i no¢ va vek veka.« (Otkrivenje 20,10)

Prvo $to zapazamo jeste da se ovaj tekst ne odnosi na sve zle, ve¢ govori o davolu, o simboli¢koj
zveri i laznom proroku. I Isus je kazao da je vecni oganj pripravljen prvenstveno davolu i njegovim
andelima (Matej 25,41). »Oganj vecni« ili »ognjeno jezero« spominje se u Otkrivenju 20,14:

»I smrt i pakao (podzemni svet - hades) baceni bise u jezero ognjeno. I ovo je druga smrt.«

Tekst kaze »da su smrt i podzemni svet (hades -grob)« bafeni u »jezero ognjeno«, simbol
potpunog i konac¢nog uniStenja, nakon Cega sledi izjava: »I smrti nece biti vise.« (Otkrivenje 21,4) Ko god
bude bafen u »jezero ognjeno«, bi¢e uniSten - nece viSe postojati. Druga smrt je kazna odredena
nepokajanim gresnicima. »Blazen je i svet onaj koji ima deo u prvom vaskrsenju«, kaze Bozja rec¢, »nad
njim druga smrt nema oblasti.« (Otkrivenje 20,6)

Izraz »i bi¢e muceni dan i no¢ u vek vekova« spominje se i u tekstu iz Otkrivenja 14,9—11. pa
¢emo ga u vezi s tim tekstom objasniti.

Ovaj tekst glasi:

»Ko se god pokloni zveri i ikoni njezinoj, i primi Zig na ¢elo svoje ili na ruku svoju, I on ¢e piti od
vina gnjeva Bozjega, koje je nepomeSano uto¢eno u Casu gnjeva njegova, i bice mucen ognjem i
sumporom pred andelima svetima i pred jagnjetom. I dim mucenja njihova izlazice va vek veka; i nece
imati mira dan i no¢ koji se poklanjaju zveri i ikoni njezinoj, i koji primaju zig imena njezina.«
(Otkrivenje 14,9-11)

Simboli »zver«, »ikona zverina« i »zig zverin« takode ukazuju na Cinjenicu da se ovde radi o
narocitoj grupi Bozjih neprijatelja, koje ¢eka najstrasnija kazna.

Zadrzimo se na izrazu » dim mucenja njihova izlazi¢e vavek veka«. Da li ovaj tekst uistinu
govori o veénim mukama u paklu kako to tvrde pristalice nauke o urodenoj besmrtnosti duse?
Razmotrimo poblize ovaj izraz.

Izraz »dim mucenja« je pesnicka figura koja se spominje i u Isaiji 34,10. Tu prorok Isaija prorice
sudbinu Edoma, neprijatelja Bozjeg naroda, i kaze:

»Nece se gasiti ni nocu ni danju, do veka ¢e se dizati dim njezin, od kolena do kolena ostace pusta, niko
nece prelaziti preko nje do veka. Nego Ce je naslediti gem i ¢uk, sova i gavran naseli¢e se u njoj, i Gospod
¢e rastegnuti preko nje uze pogibli 1 merila pustosi.« (Isaija 34,10.11)

Prorok nije prorekao beskrajni oganj i vec¢ni dim. To se vidi iz ¢injenice §to posle pozara o kome
se kaze da ¢e se njegov dim dizati doveka, zemlja je ostala pusta, ali ipak nastanjena nekim Zivotinjama i
pticama. Izraz »dim Ce se dizati doveka« je pesnicka figura - hiperbola.

O onima koji ¢e biti kaznjeni smréu u »jezeru ognjenom« kaze se da nece imati mira »ni dan ni
no¢«. Znacenje ovoga izraza je da za vreme podnosSenja kazne, koja ¢e trajati dok ne nastupi smrt, nece
biti odmora od kazne. I ovaj izraz oznatava ogranideni period koji ¢e imati svoj kraj.*

Nelogic¢no je na simbolickim i pesni¢kim izrazima kao $to su »dim mucenja njihova izlazice
vavek veka« i »nec¢e imati mira ni dan ni no¢« graditi nauku koja je suprotna jasnom ucenju Bozje reci o
kazni koja Ce sti¢i sotonu i njegove sledbenike. Kazna ¢e biti primerena poc€initeljima zla. Prorok Malahija
kaze da ¢e u dan Bozjeg suda veCna kazna ognjem sti¢i »koren« i »grane« - zacetnika zla, davola,
predstavljenog »korenomg, i njegove sledbenike — predstavljenje »granama«. »Koren« ¢e duze goreti od
»grana«. Kad oganj bude progutao »koren« i »grane«, sam ¢e se ugasiti. Ve¢ni oganj je takav oganj koji
nista ne moZe ugasiti dok ne proguta materiju kojom se hrani.

Biblijska nauka je zdrava i razumna. Vecni Zivot je Bozji dar u Isusu Hristu. Ko ima Hrista, ima

54




zivot, a ko nema Hrista, ne¢e imati vecni zivot. Njega ¢eka druga ili ve¢na smirt.

Zivot ili smrt je izbor o kome svako od nas mora doneti odluku. Bog nam pruza moguénost izbora
jer nas je stvorio kao slobodna moralna bi¢a, pokazuje nam u svojoj Reci put kojim treba da idemo i
obecava nam svoju pomo¢ koja je kadra da nas osposobi da ¢inimo Bozju volju. Na nama je da se
opredelimo:

»Duh i1 nevesta govore: dodi i koji cuje, neka govori: dodi. I ko je Zedan, neka dode i ko hoce,
neka uzme vodu zivota zabadava.« (Otkrivenje 22,17)

»DUSE POD OLTAROM«

U videnju apostola Jovana o sedam pecata pojavljuje se izraz »duse pod oltarom«. »I kad otvori
peti pecat, videh pod oltarom duse pobijenih za re¢ Bozju i za svedocanstvo koje imahu.« (Otkrivenje6,9)
Cesto se ovaj tekst navodi kao dokaz u prilog tvrdnji da se na Nebu pod Zrtvenikom nalaze duse onih koji
su ubijeni zbog Bozje reci.

Sta znadi izraz »dude pod oltarom - Zrtvenikom«? Kako treba shvatiti ovu sintagmu? Da bismo
pravilno razumeli ovaj izraz, dobro je da ga razmotrimo u njegovom kontekstu, to jest u vezi s onim §to je
receno u prethodnim pecatima.

Videnje o otvaranju sedam pecata obuhvata ceo period postojanja hri§¢anske crkve od Hristovog
vaznesenja do Njegovog ponovnog dolaska. Za razliku od sedam pisama (Otkrivenje 2,1 - 3,22) upucenih
crkvama u Maloj Aziji, koje predstavljaju pravu Hristovu crkvu u pojedinim periodima crkvene povesti,
sedam pecata predstavljaju u pocetku, slikom prvog pecata, pravu BoZju crkvu, a slikom drugog, treceg
i Cetvrtog pecata vidljivu, organizovanu hris¢ansku crkvu, koja se sve vise udaljava od prvobitne Cistote
nauke i morala.

Jezik u ovim apokaliptickim videnjima je slikovit i simbolican. U prva ¢etiri videnja pojavljuju se
Cetiri Jahaca koji predstavljaju Cetiri odseka u istoriji hriS¢anstva. Svaki jaha¢ jase konja drukéije boje.
Boja konja predstavlja duhovno stanje hris¢anske crkve u odgovaraju¢im razdobljima crkvene istorije.

Prvi pecat:

»] videh kad otvori jagnje jedan od sedam pecata, i Cuh jednu od Cetiri zivotinje gde govori kao
glas gromovni: dodi i vidi. I videh, i gle, konj beo, i onaj §to sedaSe na njemu imase strelu; i njemu se dade
venac i izide pobedujudi, i da pobedi.« (Otkrivenje 6,1-2)

»Jaha¢ na belom konju sa lukom i strelom u ruci predstavlja veliki evandeoski pohod u prvom
veku hri§¢anstva, pogodno prikazan belom bojom konja. Bela boja predstavlja Cistotu nauke i morala,
obelezje apostolske crkve.

Luk u jahacevoj ruci predstavlja osvajanje, a venac pobedu. Jevandelje se tako naglo Sirilo da je
ve¢ oko 62. godine apostol Pavle pisao Kolosanima kako je Jevandelje propovedano 'svoj tvari pod
nebom.«’'

Otvaranje drugog pecata:

»] kad otvori drugi pecat, cuh drugu zivotinju gde govori: dodi i vidi. I izide drugi konj rid, i
onome §to sedaSe na njemu dade se da uzme mir sa zemlje, i da ubija jedan drugoga, i dade mu se mac
veliki.« (Otkrivenje 6,3.4)

Konjanik na konju ride boje s velikim macem u ruci predstavlja period od 100-325. godine. To je
period kad hris¢anska crkva dozivljava teSka progonstva od rimskih careva, osobito pod Neronom,
Decijem i Dioklecijanom.

Ali, rida boja konja predstavlja promene u nauci koje se ve¢ u tom periodu pocinju uvlaciti u
Crkvu. Ve¢ u tom periodu ulazi u Crkvu Platonovo ucenje o besmrtnosti duse i s tim u vezi uéenje da
covekova duSa odmah posle smrti tela prima nagradu ili kaznu, zivot u blazenstvu raja ili vecne muke u
ognjenom paklu. Takode, u tom periodu postepeno se napusta biblijski dan odmora - Subota, a umesto
njega uvodi »dies solis«, Sun¢ev dan ili nedelja, kao dan hris¢anskog bogosluzenja.

Dok bela boja prvog konja predstavlja €istotu vere i morala, rida boja drugog konja
predstavlja kvarenje vere uvlacenjem laznog ucenja u Crkvu. Izvan Crkve pojavljuju se krvava
progonstva, a unutar nemiri i borbe zbog uvlacenja laznih nauka. U tom periodu postojao je jos veliki broj
onih koji su sacinjavali pravu Hristovu crkvu i koji su usred progonstva ostali verni Bogu do same smrti
(Otkrivenje 2,8-10).

Treéi pecat:

55




»1 kad otvori tre¢i pecat, ¢uh trecu zivotinju gde govori: dodi i vidi. I videh i gle, konj vran, i onaj
Sto sedase na njemu imase merila u ruci svojoj. I cuh glas izmedu Cetiri Zivotinje gde govori: oka pSenice
za gro§, 1 tri oke jeCma za gros; a ulja i vina ne ¢e ni biti.« (Otkrivenje 6,5.6)

Crna boja ovog konja, nasuprot beloj boji prvog konja, predstavlja duhovni pad do koga je doslo u
Crkvi posle progonstva i njenog sjedinjenja sa drzavom.

Jaha¢ drzi u ruci vagu - simbol teZnje da se odrzi ravnoteza izmedu crkve i drzave posSto su
interesi obostrani.

Skupoca i oskudica koju najavljuje jedno nebesko Bice recima: »Oka pSeniceza gro$ i tri oke
jeCma za gros« predstavljaju glad za re¢ju Bozjom, nebeskim hlebom, predstavljenim ovde pSenicom i
je¢mom. Ulje i vino su se nekada upotrebljavali za leCenje rana. Vino Cisti a ulje ublazuje. Ovo predstavlja
sluzbu Svetog Duha, koji sve vise i§¢ezava iz Crkve.

Ovo doba bilo je vreme straSne krize u Bozjoj crkvi. Veéina je izabrala laksi put, put kompromisa
s neznabostvom. Odbacen je Bozji zakon i Subota, odbacena je Bozja re¢ kao pravilo vere i zivota, a
prihvacene su ¢udne teorije, gruba praznoverja, paganski obi¢aji i lazni dan odmora - nedelja. U toj krizi
mali broj vernih odlucio je da ostane uz Boga. Ovi hri$¢ani su odsada bili progonjeni od drzavne Rimske
crkve i morali su da traze utociste u pustim mestima i nepristupacnim gorskim stenama.

Konjanik na crnom konju oznacava period od 325. godine kada je pod carem Konstantinom
Velikom odrzan Prvi nikejski sabor do 538. godine kada je car Justinijan priznao rimskom biskupu vlast
nad celom Crkvom i omoguc¢io mu da tu vlast vrsi oslobodivsi Rim i Italiju od Isto¢nih Gota.

Cetvrti petat:

»] kad otvori Cetvrti pecat, Cuh glas Cetvrte Zivotinje gde govori: dodi i vidi. I videh, i gle, konj
bled, i onome §to sedaSe na njemu beSe ime smrt, i pakao idase za njim; i njemu se dade oblast na
cetvrtom delu zemlje da ubije macem i gladu smréu i zverinjem zemaljskim.« (Otkrivenje 6,7.8)

Bleda boja konja predstavlja potpuni otpad od vere koja je jednom bila data svetima, otpad od
Ciste vere prvih hri§¢ana. Stari obozavaoci idola, koji su samo po imenu postali hri§¢ani, uneli su u Crkvu
svoje stare obiCaje. Hramovi su bili ukraSavani slikama, a kasnije kipovima, koji su postali predmeti
obozavanja, a u bogosluzenje su se uvukli neznabozacki elementi.

U mracnom srednjem veku u Crkvu ulazi nauka o CistiliStu. Po toj nauci duse koje nisu sasvim
Ciste provode vreme Cekanja do ulaska u nebo u CistiliStu, 1 od svesStenika zavisi da li ¢e se neko pre ili
kasnije osloboditi muka u Cistili§tu. Dusama u Cistili§tu moze se pomo¢i placanjem mise za pokojnika,
molitvama za pokojne i kupovanjem oprostajnica za duse u Cistilistu.

Jahacu na bledom konju je ime Smrt. Crkva u srednjem veku umesto da donosi Zivot donosi smrt.
Rimski carevi su zloc¢ince pribijali na krst; Rimska crkva je takozvane jeretike zive spaljivala, samo zato
$to su citali Bibliju. Protiv takozvanih jeretika vodeni su krvavi krstaski ratovi. Inkvizicija je osnovana sa
ciljem da se iskoreni toboznje krivoverje. Inkvizicija je sigurno najgnusnije delo koje poznaje istorija
Covecanstva. Crkva se brani da nije nikoga osucivala na smrt, jer ona ne voli krv. Ali kad je takozvane
jeretike predavala svetovnim vlastima, znala je dobro kakva ih sudbina ¢eka.

Cetvrti jaha¢ predstavlja period crkvene povesti od 538. godine do pojave reformacije 1517.
godine.

Peti pecat:

»l kad otvori peti pecat, videh pod oltarom duse pobijenih za re¢ Boziju i za svedocCanstvo koje
imahu. I povikase glasom velikim govoreci: dokle, gospodaru sveti i istiniti! ne sudi$ i ne kaje$ krvi naSe
na onima §to zive na zemlji?, I dane bise svakome od njih haljine bele, i reCeno im bi da pocinu jo§ malo
vremena, dokle se navrSe i drugari njihovi i braca njihova, koji valja da budu pobijeni kao i oni.«
(Otkrivenje 6,9-11)

U prethodnom pecatu spominju se ubice, a ovde je re¢ o ubijenima, o Zrtvama, o mucenicima.

Kako treba shvatiti izraz »duse pod oltarom -Zrtvenikom«? Na nebu nema zrtvenika, kao §to na
nebu nema ni belih, ridih, crnih i bledih konja niti ratobornih konjanika. Isus, Jagnje Bozje, prineo je sebe
na zrtvu na ovoj Zemlji. Tu su poubijani ili Zrtvovani mnogi verni Hristovi sledbenici. Zemlja je primila
krv mucenika (dusa tela je u krvi: 3. Mojsijeva 17,11). I krv mucenika vapi Bogu za pravednom
kaznom, kao $to »glas krvi Abelove vice sa zemlje k Bogu«. (1. Mojsijeva 4,10; Bakoti¢ev prevod).

Simboli petog pecata dati su u prvom redu zato da ohrabre one koji su jos uvek bili suoceni sa
mucenickom smrcu. Oni treba da budu sigurni, i pored prividne pobede Hristovih neprijatelja, u kona¢nu
pobedu svoga Gospoda za koga su spremni da daju svoje zivote.

Mucenici su Cesto pre spaljivanja na lomaci bili liSeni svoje odece i ogrnuti plastem na kome su
bili naslikani davoli, dok im je na glavu bila stavljena visoka kapa sa naslikanim davolima. Ove haljine
pogrde i sramote Hristos zamenjuje haljinama dostojanstva i Casti: »I dane bise svakome od njih haljine

56




bele, i reCeno im bi da pocinu jo$ malo vremena, dokle se navrse i drugari njihovi i brac¢a njihova,
koji valja da budu pobijeni kao 1 oni.« (Otkrivenje 6,11)

Ovim reCima najavljeno je da se progonstva ne zavrSavaju s reformacijom koja je
povratila Cast 1 dostojanstvo - bele haljine - ozloglasenim jereticama ranijih vekova. Vreme
nevolje 1 progonstva za Bozji narod i dalje ¢e potrajati, ali za kratko. Bog ¢e uskoro »odbraniti
izabrane svoje koji ga mole dan i no¢«. (Luka 18,7)

STA UCI OTKRIVENJE O KONACNOJ SUDBINI PRAVEDNIH I ZLIH?

Otkrivenje je knjiga o zivotu i1 smrti. U njoj je opisana nagrada za verne - vecni zivot, i kazna zlih
- vecna ili druga smrt.

Kazna koja ¢e sti¢i nepokajane gresnike u dan Gospodnji ili u »dan Bozjeg gneva« bi¢e vecna ili
druga smrt. Ve¢ je u Starom zavetu preko proroka Jeremije, Gospod objavio da ¢e doéi dan kada ¢e zli
primiti svoju zasluzenu platu - »zaspac¢e veénim snom i nece se probuditi«. (Jeremija 51,57) O toj kazni
govori 1 Hristos u Jevandeljima i narocito u Otkrivenju preko apostola Jovana.

Dan kazne nad zlima naziva se u Bozjoj reci »danom Gospodnjim« i »danom Bozjeg gneva«.

Evo kako je u Otkrivenju Jovanovom opisan taj dan:

»] videh kad otvori Sesti pecat, i gle, zatrese se zemlja vrlo, i sunce posta crno kao vre¢a od
kostreti, i mesec posta kao krv; I zvezde nebeske padose na zemlju kao $to smokva odbacuje pupke svoje
kad je veliki vetar zaljulja. I nebo se izmace kao knjiga kad se savije, i svaka gora i ostrvo s mesta svojih
pokrenuse se. I carevi zemaljski, i boljari, i bogati, i vojvode, i silni, i svaki rob, i svaki slobodnjak,
sakriSe se po pe¢inama i po kamenjacima gorskim; i govoraSe gorama i kamenju: padnite na nas, i sakrijte
nas od lica onoga $to sedi na prestolu, i od gneva jagnjetova. Jer dode veliki dan gneva njegova, i ko moze
ostati?« (Otkrivenje 6,12—17)

Prilike na Zemlji uoc¢i »dana Gospodnjeg« i sam »dan Bozjeg gneva« opisuje i sledeci tekst:

»] narodi se prognjevise, i dode gnjev tvoj i vrijeme mrtvima da se sudi, i da se da placa slugama
tvojim, prorocima i svetima, i onima koji se boje imena tvojega, malima i velikima, i da se uniSte oni koji
zemlju kvare!« (Otkrivenje 11,18 - Bakoti¢)

Ovde je ocigledno re¢ o Hristovom drugom dolasku. U dan Hristovog drugog dolaska mrtvi verni
vaskrsnuée u neraspadljivom ili besmrtnom telu; Zivi verni u tren oka bi¢e preobrazeni u besmrtno telo, i
zajedno s vaskrsnulima bice uzeti na nebo.

»Jer kako po Adamu svi umiru, tako ¢e i po Hristu svi oziveti. Ali svaki u svom redu: novina
Hristos; a po tom oni koji verovas$e Hristu o njegovu dolasku.« (1. Korin¢anima 15,22.23)

»Evo vam kazujem tajnu: jer svi ne ¢emo pomreti, a svi ¢emo se pretvoriti, u jedan put, u trenucu
oka u poslednjoj trubi; jer ¢e zatrubiti i mrtvi ¢e ustati neraspadljivi, i mi ¢emo se pretvoriti. Jer ovo
raspadljivo treba da se obuce u neraspadljivost, i ovo smrtno da se obuce u besmrtnost. A kad se ovo
raspadljivo obuc¢e u neraspadljivost, i ovo se smrtno obuce u besmrtnost, onda ¢e se zbiti ona rec §to je
napisana: pobeda prozdre smrt.« (Korin¢anima 15,51-54)

Sta ée biti sa zivim zlima kada Hristos bude dogao?

Izvestaj iz Bozje reci kaze da ¢e tada nepokajani greSnici biti uniSteni slavom Hristovog drugog
dolaska:

»Koji ¢e primiti muku, pogibao vecnu od lica Gospodnjega i od slave njegove.« (2. Solunjanima
1,9)

Kazna koju ¢e zivi zli primiti u dan Hristrvog drugog dolaska nije njihova konacna kazna.
Kona¢nu kaznu primiée hiljadu godina kasnije posle osloboéenja sotone iz hiljadugodis$njih okova kao 1
vaskrsenja zlih koji ¢e pod sotoninim vodstvom pokuSati da zauzmu novi Jerusalim, koji ¢e u
meduvremenu biti spusten s neba na Zemlju.

Nadahnuti iskaz o tome kaze sledece:

»] videh andela gde silazi s neba, koji imase klju¢ od bezdana i verige velike u ruci svojoj. |
uhvati azdahu, stari zmiju, koja je davo i sotona, i sveza je na hiljadu godina, I u bezdan baci je, i zatvori
je, 1 zapecati nad njom, da viSe ne prelas¢uje naroda, dok se ne navrsi hiljada godina; i po tom valja da
bude odreSena na malo vremena. I videh prestole, i sedahu na njima, i dade im se sud, i duSe isecenih za
svedocanstvo Isusovo i za re¢ Boziju, koji se ne pokloniSe zveri ni ikoni njezinoj, i ne primise ziga na
Celima svojima i na ruci svojoj; i ozivljeSe i carovase s Hristom hiljadu godina. A ostali mrtvaci ne

57




ozivljeSe, dokle se ne svrsi hiljada godina. Ovo je prvo vaskrsenje. Blazen je i svet onaj koji ima deo u
prvom vaskrsenju; nad njima druga smrt nema oblasti, nego ¢e biti svestenici Bogu i Hristu, i carovace s
Njim hiljadu godina. I kad se svrsi hiljada godina, pusti¢e se sotona iz tamnice svoje, I izi¢i¢e da vara
narode po sva Cetiri kraja zemlje, Goga i Magoga, da ih skupi na boj, kojih je broj kao pesak morski. I
izidoSe na Sirinu zemlje, i opkoliSe oko svetih, i grad ljubazni; i side oganj od Boga s neba, i pojede ih. I
davo koji ih varase bi bacen u jezero ognjeno i sumporito, gde je zver i lazni prorok; i bi¢e muceni dan i
no¢ va vek veka.« (Otkrivenje 20,1-10)

Postoje dva »dana gneva« Gospodnjeg u odnosu na zle. Prvi je kad Hristos bude dosao po drugi
put kao Sudija svetu (Otkrivenje 19,17—21), a drugi ¢e biti hiljadu godina kasnije, kad vaskrsnu svi zli; a
sotona osloboden iz svojih veriga i kada ¢e kona¢no biti unisten sa svojim sledbenicima i zlim andelima
(Otkrivenje 20,9.10).

Ognjeno jezero takode se spominje dvaput. Prvi put u vezi s drugim Hristovim dolaskom:

»] videh zver i careve zemaljske i vojnike njihove skupljene da se pobiju s onim $to sedi na konju
i s vojskama njegovim. I bi uhvaéena zver, i s njom lazni prorok koji ucini pred njom znake kojima
prevari one koji primiSe zig zverin i koji se poklanjaju ikoni njezinoj: zivi biSe baceni oboje u jezero
ognjeno, koje gori sumporom. A ostali pobijeni bise macem onoga Sto sedi na konju, koji izide iz usta
njegovih; i sve se ptice nasitiSe od mesa njihova.« (Otkrivenje 19,19—21)

Drugi put ognjeno jezero spominje se u vezi s dogadajima koji se zbivaju hiljadu godina kasnije:

»] kad se svrsi hiljada godina, pusti¢e se sotona iz tamnice svoje, I izi¢i ¢e da vara narode po sva
Cetiri kraja zemlje, Goga 1 Magoga, da ih skupi na boj, kojih je broj kao pesak morski. I izidoSe na Sirinu
zemlje, i opkolise oko svetih, i grad ljubazni; i side oganj od Boga s neba, i pojede ih. I davo koji ih varase
bi bacen u jezero ognjeno i sumporito, gde je zver i lazni prorok; i bice muceni dan i no¢ va vek veka.«
(Otkrivenje 20,7—10)

Zanimljivo je upozoriti na Cinjenicu da tekst istiCe razliku u kazni. O kazni gresnika stoji
napisano: »I side oganj od Boga s neba i pojede ih.« A o davolu se kaze: »I bi baden u jezero ognjeno i
sumporno, gde je zver i lazni prorok; i bice muceni dan i no¢, u vek vekova.« (Otkrivenje 20,9.10) Sam
Isus je rekao da je oganj vecni pripravljen »davolu i andelima njegovim«. (Matej 25,41)

O izrazima »va vek vekova« i »vecni oganj«

Pristalice teorije o ve¢nim mukama zlih u paklu pozivaju se najcesc¢e na tekst iz Otkrivenja 14,9-
11. kao na dokaz u prilog istinitosti svoga stanovista. Taj tekst glasi:

»l tre¢i andeo za njim ide govoreé¢i glasom velikim: ko se god pokloni zveri i ikoni njezinoj, i
primi zig na ¢elo svoje ili na ruku svoju, I on ¢e piti od vina gneva BoZjega, koje je nepomesano utoceno u
caSu gneva njegova, i dim mucenja njihova izlazie va vek veka; i ne ¢e imati mira dan i no¢ koji se
poklanjaju zveri i ikoni njezinoj, i koji primaju zig imena njezina.« (Otkrivenje 14,9-11)

O kome govori ovaj tekst i o kakvoj je kazni ovde re¢? Sta treba imati na umu da bismo pravilno
shvatili ovu strasnu pretnju?

Prvo $to moramo imati na umu sastoji se u ¢injenici da se ovde radi o posebnoj grupi prestupnika
— 0 onima »koji su se poklonili zveri i ikoni njezinoj i koji primaju zig na celo svoje ili na ruku svoju«.
Drugo, period trajanja kazne ne spominje se nigde gde se spominje jezero ognjeno (Otkrivenje 14, 10;
20,15; 21,8). Trede, izraz »dim mucenja njihova« ima svakako simbolicko zna€enje. »Dim« je bezobli¢an
ostatak necega §to je izgorelo.' Opisujuéi sudbinu bezboznika, psalmista David kaze:

»A bezboznici ginu, i neprijatelji Gospodnji kao lepota Sumska prolaze, kao dim prolaze.«
(Psalam 37,20)

U Isaijinom opisu sudbine Edoma dolazi najbolje do izrazaja simbolicko znacenje izraza »dim«.

O sudbini Edoma prorok kaze:

»Jer ¢e biti dan osvete Gospodnje, godina placanja, da bi se osvetio Sion. I potoci ¢e se njezini
pretvoriti u smolu, i prah njezin u sumpor, i zemlja ¢e njihova postati smola razgorela. Nece se gasiti ni
nocu ni danju, do veka €e se dizati dim njezin, od kolena do kolena ostace pusta, niko nece prelaziti preko
nje do veka.« (Isaija 34,8-10)

Jasno je iz gornjeg teksta da je »dim« simbol opustoSenja, vecnog uniStenja, vecne smrti.

»Velni oganj« je oganj koji niSta ne moze ugasiti, dok ima materije kojom se hrani. Kad oganj
prozdere materiju, onda se sam od sebe gasi. Oganj kojim je Bog kaznio gradove Sodomu i Gomoru
naziva se u Bibliji »ve¢nim ognjem«. Taj oganj davno je prestao da gori jer je izvr§io svoju namenu.
(Judina poslanica, st.7).

58




Kad bi se zli u ognjenom jezeru morali ve¢no muciti, Bog bi im posle vaskrsenja morao stvoriti
narocito telo koje bi moglo da podnosi vecno stradanje u ognju. To Bog ne €ini.

Biblija odbacuje ucenje o veénim mukama zlih u ognjenom paklu iz sledeéih razloga:

1. Vecni zivot ili besmrtnost je Bozji dar vernima. Nepokajani greSnici ne poseduju taj dar
(Rimljanima 6,23).

2. Vecno mucenje ovekovecilo bi greh, stradanje i Zalost, a BoZzja re¢ jasno uci da svega toga na
novoj Zemlji vise nece biti (Otkrivenje 21,4).

3. Vecni pakao predstavljao bi u svemiru jednu mrlju tokom sve vecnosti, pa bi izgledalo kao da
je samome Bogu nemoguce da otkloni tu mrlju. Dualizmu ¢e jednom do¢i kraj. Bog ¢e zauvek otkloniti iz
svemira zlo i uzro¢nika svakog zla.

4. Ideja o ve¢nom paklu nepomirljiva je s Bozjom ljubavi. Ta ideja prikazuje Boga kao vecnog
osvetnika Ciji se gnev ne moze stiSati. Biblija ne poznaje takvoga Boga. Ona prikazuje Boga kao Boga
ljubavi, milosti, istine i pravde. Ljudska krivica nije beskonacna; zaSto bi onda kaznjavanje bilo
beskonacno?

Nagrada pravednima - nova Zemlja i ve¢ni Zivot

Nova Zemlja s novim nebeskim Jerusalimom kao prestonicom, i dar ve¢nog zivota bi¢e nagrada
vernima. Kao $to su sadasnja nebesa i Zemlja stvarni,, tako ¢e i nova Zemlja i nova nebesa koja ¢e Bog
stvoriti posle perioda »dana Gospodnjeg« s njegovim hiljadugodisnjim dogadajima biti stvarnost.

Tada ¢e se ostvariti davno objavljeno prorocanstvo:

»ler, gle, ja ¢u stvoriti nova nebesa i novu zemlju, i Sto je pre bilo nece se pominjati niti ¢e na um
dolaziti.« (Isaija 65,17)

»ler kao §to ¢e nova nebesa i nova zemlja, §to ¢u ja naciniti stajati preda mnom, veli Gospod, tako
¢e stajati seme vase i ime vase.« (Isaija 66,22)

Nova Zemlja bice, zapravo, obnovljeni raj. Slika o novoj Zemlji i novom Jerusalimu, koju nam
prikazuje Otkrivenje, nije masta ve¢ realnost.

Evo kako apostol Jovan opisuje tu realnost:

»1 videh nebo novo i zemlju novu; jer prvo nebo i prva zemlja prodose, i mora viSe nema. | ja
Jovan videh grad sveti, Jerusalim nov, gde silazi od Boga s neba, pripravljen kao nevesta ukrasena muzu
svojemu. | ¢uh glas veliki s neba gde govori: evo skinije Bozije medu ljudima, i ziveée s njima, i oni ¢e
biti narod njegov i sam Bog bice s njima Bog njihov. I Bog ¢e otrti svaku suzu od oc€iju njihovih, i smrti
nece biti viSe, ni placa, ni vike, ni bolesti nece biti vise; jer prvo prode. I rece onaj Sto sedase na prestolu:
evo sve novo tvorim. I reCe mi: napisi, jer su ove re€i istinite i verne. I reCe mi: svrsi se. Ja sam alfa i
omega, pocetak i svrSetak. Ja ¢u Zednome dati iz izvora vode zZive zabadava. Koji pobedi, dobice sve, i
bi¢u mu Bog, i on ¢e biti moj sin.« (Otkrivenje 21,1-7)

»l pokaza mi Cistu reku vode zivota, bistru kao kristal, koja izlazaSe iz prestola Bozjega i
Jagnjetova. Nasred ulica njegovih i s obe strane reke drvo zivota, koje rada dvanaest rodova dajuci
svakoga meseca svoj rod; i liS¢e od drveta beSe za isceljivanje narodima. I viSe nece biti nikakve
prokletinje; i presto Bozji i Jagnjetov bi¢e u njemu, i sluge njegove posluzivace ga. I gledace lice njegovo,
1 ime njegovo bice na ¢elima njihovim.« (Otkrivenje 22,1-4)

Bozja prvobitna namera u pogledu Edema bi¢e sada ostvarena. Cela Zemlja bie raj nastanjen
svetim i sre¢nim bi¢ima.

Apostol Jovan i videnju gledao je veliko mnostvo »gde stoji pred prestolom i pred Jagnjetom,
obuceni u bele haljine, s palmama u rukama, i vikahu jakim glasom: 'Spasenje je delo nasega Boga, koji
sedi na prestolu i Jagnjeta!'« (Otkrivenje 7,9.10)

»Vise neCe ogladneti ni oZedneti, i ne ¢e na njih pasti sunce, niti kakva vruéina. Jer jagnje, koje je
nasred prestola, pasce ih, i uputi¢e ih na izvore Zive vode; i Bog ¢e otrti svaku suzu od ociju njihovih.«
(Otkrivenje 7,16.17)

Dar Bozji vernima na obnovljenoj Zemlji bice veéni zivot.

Zanimljivo je napomenuti da se zivot, kao Bozji dar vernima, spominje petnaest puta u
Otkrivenju.” Verni ée na obnovljenoj Zemlji biti ovenéani neuvelim »vencem Zivota« (Otkrivenje 2,10);
jesce rod od »drveta Zivota« (Otkrivenje 2,7); pice vodu iz izvora »vode Zivota« (Otkrivenje 21,6).

Beskonac¢ni, vecéni, besmrtni zivot poklanja Bog svojoj deci darovima vec¢nosti - drvetom Zivota,
vodom Zivota i vencem Zivota. Kakvog li divnog plana spasenja! Bozja ve¢na namera sa ¢ovekom,
epizodom greha za neko vreme odgodena, uskoro ¢e biti ostvarena. Greha i smrti viSe nece biti. Verni ¢e
vecno ziveti u Bozjoj prisutnosti.

59




Bozja rec nas poziva da se za to nepropadljivo nasledstvo revno pripremamo:
»Zato, ljubazni, ¢ekajuci ovo starajte se da vas on nade Ciste i prave u miru.« (2. Petrova 3,14)
»1 svaki koji ovaj nad ima na njega, Cisti se, kao i on §to je Cist.« (1. Jovanova 3,3)

I
POREKLO NAUKE O BESMRTNOSTI DUSE

POREKLO VEROVANJA U BESMRTNOST DUSE

Ideja o urodenoj besmrtnosti duse starija je od Platona. Mogli bismo reci da je ona stara koliko je
star i nas$ svet.

Biblija u¢i da Bog nije stvorio coveka ni smrtnim ni besmrtnim, ve¢ s moguénoséu da postane
jedno ili drugo. Besmrtnost kao Bozji dar bila je prvom ¢oveku obecana pod uslovom poslusnosti. S druge
strane, Bog je Coveku otvoreno rekao da ga ¢eka smrt ako prestupi odredenu zapovest. Bozja zapovest je
glasila: »Ali s drveta od znanja dobra i zla, s njega ne jedi; jer u koji dan okusi§ s njega, umreces.« (1.
Mojsijeva 2,17)

Ova zabrana bila je proba ¢ovekovog poverenja, ljubavi i poslusnosti Bogu. Na zalost, nasi
praroditelji prestupili su ovu izri¢itu Bozju zapovest. Poverovali su kusacu, davolu, koji im je preko zmije
kao svog medija rekao: »Necete vi umreti; Nego zna Bog da ¢e vam se u onaj dan kad okusite s njega
otvoriti o¢i, pa ¢ete postati kao bogovi i znati §to je dobro §to li zlo.« (1. Mojsijeva 3,4.5)

Ova sotonina laz — necete vi umreti — postala je ve¢ od toga ¢asa lazna nada svih onih koji su
prekinuli zajednicu s Bogom, Ziveli odvojeno od Njega i bez neposrednih Bozjih otkrivenja. Vera u
urodenu besmrtnost duse temelji se, mozemo reci, na re¢ima velikog varalice, a ne na Bozjim re¢ima, na
Bozjem obecanju.

Ideja o besmrtnosti duse je obeleZje stare egipatske religije. Prema svedocanstvu gr¢kog istoriCara
Herodota, vera u besmrtnost duse je iz Egipta preneta u Gréku.

Homer, veliki grcki pesnik, u svojim epovima Ilijadi i Odiseji prica o podzemlju ili hadu kao
mestu u kome se skupljaju duSe pokojnika kao neke sene, ali zanimljivo je ista¢i, on nikada ne
upotrebljava izraz »besmrtna dusa«.

Glavni nosioci ideje o besmrtnosti ljudske duse pre grckog filozora Platona bili su svestenici i
vernici tajnih grékih religioznih kultova, takozvanih misterija - Dionisovih i orfickih; filozof Pitagora i
njegovi sledbenici.

U pozadini verovanja u besmrtnost duse je persijski zoroastrizam, ¢ije je glavno obelezje
dualizam, to jest borba dvaju susprotnih principa - dobra i zla, svetlosti i tame, Po tom ucenju svemir je
pozornica kosmicke drame od koje zavisi i Covekova sudbina. Ova drama nastala je u sukobu koji se vodi
izmedu Ormuzda, principa dobra i svetlosti, i Ahrimana, principa zla i tame. Ormuzd je smatran bogom
stvoriteljem: nebeski svet je njegovo carstvo. Ahriman je smatran zlim duhom, koji razara i uniStava.
Njegovo prebivaliste je svet ispod Meseca, podvrgnut propadanju.

Ljudska tragedija je u tome $to se ¢ovek nalazi u procesu izmedu ovih dvaju svetova. Po svojoj
dusi, koja je iskra istrgnuta iz nebeske vatre, on pripada gornjem svetu, a po svom telu pripada nizem
svetu tame. Spasenje se sastoji u tome da se covekova dusa oslobodi veza vidljivoga sveta, da napusti svoj
telesni zatvor i obredima ociS¢enja, spoznajom, askezom i ekstazom osigura sebi povratak u nebesku
domovinu. To je persijski dualizam sjedinjen s verom u besmrtnost duse kao svojom posledicom.

Dualizam i vera u besmrtnost duse nalazi se i u mitu o Dionisu-Zagreju (rastrganom), iz koga
vode svoje poreklo i spomenute misterije - Dionisove i orficke.

O Dionisu - Zagreju postoji viSe mitova, ali se najpoznatiji svodi na dualizam dvaju principa, §to
je sastavni deo persijske mitologije. Titani, nosioci zla, napadnu Dionisa i ubiju ga. Posto su rastrgli
njegovo bozansko telo, pojedu ga. Zevs, otac bogova, da bi osvetio svoga sina Dionisa, spali Titane
ognjem munje. Njihov pepeo je rasejan po Zemlji, i iz njega su se rodili ljudi. Ovaj mit objasnjava
mesavinu iz koje se sastoji ¢ovek - u njemu je neSto od Dionisa, a nesto od Titana. On treba da se
oslobodi titanskih elemenata i da se Cist vrati k bogu od koga se jedan deo nalazi u njemu.

»Dionisov kult je kod Grka prvi posejao seme verovanja u besmrtnost duse. Dionisov kult veselja
i orgijanja, trackog porekla, nastojao je da izazove kod onih koji su u njemu sudelovali natprirodno
uzbudenje, neku vrstu transa ili ekstaze. Ova ekstaza imala je religiozni karakter - dovodila ih je u vezu 's

60




bi¢ima viSeg sveta'. Ovim neobi¢nim orgijama dusa je imala utisak da se oslobada tela kako bi se sjedinila
s bozanstvom. Oni koji su na ovaj nacin bili obuzeti 'ovim svetim ludilom' osecali su se kraj boga i u
bogu. lako jo§ u svom ograni¢enom telu, njihove duSe su uZivale puninu jednog beskrajnog Zivota.
Upravo u ovoj teznji da se sjedine s bogom, da se stope s bozanstvom, nalazi se klica verovanja u
besmrtnost duse. Tu ¢e grcka filozofija crpsti potrebne ideje da bi sagradila metafizicku nauku o
bozanskoj dusi koja je obdarena veénim Zivotom.«'

U orfickom kultu, izvedenom iz Dionisovog, nalazimo prvi razvijeniji oblik verovanja u
besmrtnost duSe. Orfici su prinosili Zrtve ispastanja, vrSili obredna pranja da bi se ocistili od telesne
necistote kako bi se dusa mogla osloboditi svih telesnih prepreka i ziveti bozanskim zivotom. Ovaj kult
smatrao je zaprekom i kaznom za dusu S$to je sjedinjena e telom i ucestvuje u njegovim instinktima.
Pristalice ovog kulta bili su prvi koji su telo nazivali zatvorom duge.

Pod uticajem orfickog kulta i Pitagora prihvata ucenje o dusi kao pravoj besmrtnoj supstanci u
coveku.

»Pitagorejci kao eticari u traganju za savrSenstvom prihvatili su u svoje nazore orficki uticaj, da je
ono pravo u ¢oveku samo dusa, koja je okovana u telu, pa odatle treba da se $to pre oslobodi. Ona ¢e
dugim seljenjem kroz razna tela ljudi i Zivotinja to ostvariti i bi¢e ponovo na svojoj prvobitnoj visini.«’
Prema Hipolitu, Pitagora je ucio da su duse mrtve dok su u telu, zatvorene u njemu kao u grobu, ali
vaskrsavaju i postaju besmrtne kad se ovek oslobodi tela.’

Pitagora uci o zvezdama kao bozanstvima i o srodnosti duSa i zvezda. »Dok je monisticka
koncepcija sveta vodila prve grcke filozofe da poricu da su zvezde bozanstva i da je dusa besmrtna,
dualisticka teorija, naprotiv, vodila je pitagorejce da na osnovu verovanja u bozanstvo zvezda izvedu i
verovanje u besmrtnost duse dokazujuéi srodstvo duSe sa zvezdama slicno$¢u njihovog kretanja.
Racionalna dusa u nama, tvrde pitagorejci, jeste »bozanski duh, jer je ona ozivljena istim pokretima kao i
veéne zvezde, i zato je besmrtna.«’

Pitagorino ucenje o besmrtnosti duse, o srodstvu duse sa zvezdama, kao i o seljenju duse naci ce
svog vatrenog pobornika u Platonu, u njegovim filozofskim razmisljanjima i postulatima.

PLATON - GLAVNI POBORNIK IDEJE O BESMRTNOSTI DUSE

Platon (427-347. pre n.e) smatra se jednim od najvecih antickih mislilaca. U mladim godinama
odusevljavao se poezijom i zanimao za drzavnic¢ke poslove, ali pod uticajem svoga ucitelja Sokrata,
naroCito pod utiskom njegove tragiCne smrti, posvetio se iskljucivo filozofiji sa ciljem da svoja
razmis$ljanja u pisanom obliku ostavi kao bastinu budu¢im pokolenjima.

Platon je napisao dvadeset i Cetiri dela. Veci deo njegovih spisa napisan je u obliku dijaloga (35
dijaloga i 13 pisama), $to je tada u Atini bio uobi¢ajeni nacin raspravljanja. Naucnici nisu ni danas sasvim
sigurni koliko ti dijalozi odrazavaju Sokratovo verovanje i verovanje njegovih sagovornika, a koliko su
uistinu izraz Platonovog verovanja. Vecina smatra da ovi dijalozi predstavljaju Platonove li¢ne poglede.

O besmrtnosti duse, o njenoj preegzistenciji, o seCanju duse, o jedinstvu duse i tela i o njihovom
medusobnom uticaju, kao i o delovima duSe Platon najviSe govori u dijalozima svog zrelog i kasnog
zivotnog doba, u koje se ubrajaju Fedon, Drzava, Fedar i Time;j.

Platonov uéitelj Sokrat nije verovao u besmrtnost duse. Cak i Platon u poéetku svoga rada dok je
posmatrao svet sa Sokratovog gledista ne govori nigde o besmrtnosti duse. Besmrtnost duse bila je za
Sokrata, pa i za Platona, pre lepa nada negoli dokazana istina.'

Sokratov savet »poznaj samoga sebe« pokrenuo je Platona na razmiSljanje o svojoj unutrasnjoj
aktivnosti 1 da na osnovu tog razmisljanja ustanovi prirodu duse i njena svojstva. Unutra§nje posmatranje,
posmatranje samoga sebe je polazna tacka Platonove misli. Ta misao mu otkriva da u njemu postoji jedna
dusa koja je znanjem i ljubavlju povezana s veCnom stvarnoscu.

Sada Platon preuzima anti¢ku teoriju orfika i pitagorejaca i odlu¢no izjavljuje da je dusa besmrtna
i da ona treba da se oslobodi telesnih veza. Ovo verovanje namece se Platonu s tolikom ocevidnoscu da od
njega Cini kamen temeljac Citave svoje filozofije, osnovu svoje antropoloske koncepcije i s time u vezi
odreduje pravila po kojima se duSa mora vladati da bi se oslobodila svoga zatvora i vratila Bogu.

Platon svoju veru u besmrtnost duse temelji na veri teologa i mistika iz ranijih epoha. Od njih
preuzima tu veru kao svoj kredo, svoj postulat.

61




U Platonovom dijalogu Fedon pojavljuje se prvi put izraz »besmrtna duSa«. Pored izraza
»besmrtan«, koji se u ovom kratkom spisu spominje sedamnaest puta, spominje se i vise oblika tog pojma
kao »nepropadljiv«, »nerazoriv, »nepromen;jiv« i »bozanski«.

Platon veruje u preegzistenciju duse i u njenu sposobnost da se se¢a onoga $to je gledala u svom
ranijem postojanju, u onom visem, bozanskom svetu. Platonova koncepcija o ¢ovekovoj dusi i o njenom
secanju temelji se ne njegovoj teoriji o Idejama, koja povlaéi radikalnu razliku izmedu vidljivog, ¢ulnog
sveta, 1 nevidljivog, razumskog sveta. Prema toj teoriji, pravu realnost i objektivnost predstavljaju Ideje, a
materijalni svet je sekundaran, izveden tek iz tih Ideja. Na tom razlikovanju temelji se i razlikovanje koje
postoji u samom ¢oveku, koji se takode sastoji od dva dela potpuno suprotnih: iz duse i tela. Isti razlozi
koji su navodili Platona da veruje u dualitet sveta, vodili su ga, takode, da veruje u dualitet Coveka. Dva
principa svemira su i dva principa koji sacinjavaju ljudsko bice.

Tako, iako nije Ideja, ljudska duSa je slicna besmrtnim Idejama, dok je telo slicno smrtnim
stvarima. Buduc¢i da je dusa od vecnosti kao Ideja, ona je starija od tela s kojim se sjedinjuje. Dok je telo
sastavljeno od delova, i zato podvrgnuto raspadanju, dusa je neraspadljiva jer je jednostavna, neslozena,
kao §to su Ideje jednostavne. Ukratko, dok je telo u svemu sli¢no ¢ulnim stvarima, koje se radaju i umiru,
dusa je sli¢na svetu ideja, odakle potice i kuda tezi da se vrati. Zato ¢ovek po prirodi svoje dusSe tezi visSem
svetu, svetu veénih realnosti, dok je po svom telu neprekidno vuéen ovom &ulnom svetu.”

Znanje je secanje duSe na ono S§to je videla i dozivela u drugim telima - »znanje pre naSeg
rodenja«. To secanje je dokaz njene besmrtnosti i preegzistencije.

Platon razmislja i o postanku ljudske duse. Sta on o tome kaZe?

Demijurg (vrhovni razum) stvorio je dusu, i to najpre »svetsku duSu«, a ljudske duse nisu nista
drugo nego delovi te »svetske duse«. Glavno obelezje duse je da se krece i zivi, i ona je slika vecnih
bogova. Dusa je pocetak i prvi princip Zivota.

U svom spisu Drzava Platon kaze da se dusa sastoji iz jednog bozanskog dela; to je razum, i dva
»smrtna dela«, a to su apetit i hrabrost. U dijalogu Timej opisuje kako je besmrtni deo duse -razum -
nacinio sam Demijurg, i to od istih elemenata od kojih je nacinio i »svetsku dusu, a stvorenim bogovima,
kao svojim orudima, Demijurg je poverio zadatak da stvore smrtne delove duSe, Zelju i hrabrost, i telo,
u kome ti delovi prebivaju. SediSte boZanskog dela duSe je u glavi, a smrtnih delova u grudima i
trbuhu.

Da bi ovo trihotomijsko tumacenje duse ucinio jasnijim, Platon je u svojoj Drzavi uporedio
podelu duse sa podelom drzave, koja je, kaze on, povecana slika coveka. Tako, kao $to u drzavi postoje tri
klase: upravljaci, vojnici, radnici i1 zanatlije, tako i u dusi postoje tri dela: razum, koji vlada; hrabrost i
snaga koji izvrSavaju naredbe razuma, i Zelje. Ove poslednje, protiveci se stalno razumu, dokazuju da u
dusi postoje dva suprotna principa. Ali zahvaljujuéi hrabrosti, ¢ija je uloga da se postuju naredbe razuma,
7elje mogu biti pobedene.’

U dijalogu Fedar Platon uporeduje dusSu sa zapregom dvaju konja kojima upravlja kocijas.
Kocijas je razum. Dva konja su dva dela nize duSe -hrabrost i Zelja. Hrabrost dopusta da njome upravlja
razum, ali Zelja mu se stalno protivi. Jedan »konj« vuce napred, a drugi natrag, zato je »kocijasu« tesko
njima upravljati.* To je Platonov ovek (Homo Platonicus).

Sta govori Platon o sudbini duse?

U dijalogu Fedon opisuje se sudbina duse. Posle smrti tela, sve duse idu na sud. Ciste duse dobiée
kao nagradu nebo, a zle tartar. Nepopravljivi greSnici baceni su u tartar - vecni zatvor, a i ostali gresnici su
baceni u tartar, ali za ograni¢eno vreme. Kad se pokaju i okaju svoje grehe, bivaju oslobodeni iz muka
koje postoje u tartaru.

Platon govori i o drugoj inkarnaciji ljudske duse. Dusa moze u¢i u zivot zivotinje. Prema Platonu,
neke zivotinje su degradirane ljudske duse. Duse filozofa imaju prednost da se vinu na nebo, jer se filozof
odvaja od zemaljskih interesa i priblizava bozanskome.

Platon kaze da broj duSa odgovara broju zvezda; svaka dusa pripada jednoj zvezdi. Ona dusa koja
Cestito Zivi za vreme svoje prve inkarnacije, vrati¢e se posle smrti tela svojoj rodenoj zvezdi. Ali ako nije
Cestito zZivela, morace se opet inkarnirati, i to ¢ak u zivotinju koja joj je bila nalik u rdavoj prirodi. Proces
uzastopnog inkarniranja trajace dok se dusa ne ocisti i vrati u oblik prvog i boljeg stanja.

To je u glavnim crtama Platonova nauka o ¢oveku, njegovoj prirodi i sudbini. »Niko nije, zaista,
viSe doprineo, i trajnije od Platona, pobedi dualisticke antropologije. On je u srce filozofije usadio
teolosku ideju o licnoj besmrtnosti duse. On, posto je s njome upoznao filozofe, oziveo je i opet predao
teolozima kojima se ona do danas nameée.«’

Platonovi spisi izvr§ili su ogroman uticaj ne samo na Aristotela, Cicerona, Filona i neoplatoniste,
ve¢ 1 na rane crkvene oce, posebno na Origena. Oni su takode izvr$ili dubok uticaj na Avgustina i preko

62




njega na skolastiCare srednjeg veka, osobito na one iz prvog perioda skolastike. Platonov postulat -
besmrtnost duse - Katolicka crkva proglasila je dogmom 1513. godine.

ARISTOTELOVO UCENJE O DUSI I »AKTIVNOM UMU«

Aristotel (384—322. pr. n.e) spada medu najblistavije umove kojima se ponosi anticka Grcka.
Proveo je dvadeset godina u Platonovoj Akademiji u Atini. Posle Platonove smrti dobio je poziv od Filipa
Makedonskog da odgaja njegovog sina Aleksandra. Kad je Aleksandar krenuo na osvajacki pohod u
Aziju, Aristotel se vratio u Atinu i osnovao svoju filozofsku skolu.

Svoja glavna dela napisao je u poslednjem periodu svoga zivota od osnivanja svoje Peripatetske
Skole 335. godine do svoje smrti 322. godine.

i

JEL T

Aristotel, najve¢i Platonov ucenik, napustio je Platonov postlilat o0 besmrtnosti duse.

On je osniva¢ mnogih naucnih disciplina: logike, fizike, prirodnih nauka, psihologije, poetike,
retorike, 1 dr.

U pocetku svoga rada Aristotel je Platonov prijatelj i sledbenik. Kasnije postaje njegov kriticar,
jer se drzao nacela da iznad svega treba stajati uz istinu. Cuvena je njegova izreka: »Amicus Plato, sed
magis arnica veritas« (Platon mi je prijatelj, ali ve¢i prijatelj mi je istina).

Aristotel je odbacio Platonovu nauku o Idejama, tvrdeéi da Ideje nisu realnosti ve¢ mentalne
apstrakcije. Ideja postoji u stvari, a ne odvojeno od nje.

»Svoj filozofski sistem izgraduje Aristotel na osnovu problema odnosa materija i forme. Nasuprot
Platonovoj ontologiji objektivnog idealizma, on zastupa jedinstvo forme i materije. Dakle, sustina stvari -
ne moze biti izvan pojedina¢nog predmeta, nego je ona uvijek data u vezi s njim. Pojedinacni predmet kao
supstancija uvijek je jedinstvo materije i forme, jer materija bez ikakve forme uopée ne postoji.«'

Ovo ucenje moramo imati u vidu kada govorimo o Aristotelovom sjedinjenju duse i tela.
»Aristotelova psihologija je u vezi s njegovim sistemom materije i forme, te je dusa forma tijela, a tijelo
materija koju dusa krece i oblikuje. Kao Sto forma ne egzistira bez materije, tako ni dusa bez tijela, iako
dusa nije tijelo, nego samo odredenje tijela.«’

»Aristotel definira dusu kao prvu entelehiju (zivotnu snagu) Zivota tijela, tj. dusa je aktivni princip
tijela, koje je kao materija samo pasivnost.«’

63




Ovo shvatanje o dusi kao ozivljavajucoj energiji tela, kao o principu koji daje oblik, pokret i
razvitak telu prozimaju¢i ga kao princip zivota - u suprotnosti jb s Plltonovom teorijom o besmrtnosti
duse, o njenoj preegsistenciji i o seljenju duse.

Telo nije ni$ta samo po sebi ako nije posrednik preko koga se dusa realizira.*

Dusa se ne moze zamisliti bez tela, a ni telo bez duse. Ali treba ista¢i da Aristotel deli dusu na tri
dela: deo koji se hrani, deo koji oseca i deo koji misli (nous). Sto je Bog u svemiru, to je »nous« u dusi.
»U prvoj knjizi 'O dusi' (De anima) Aristotel izlaZe ucenje svojih prethodnika o dusi, njenom sastavu i
delovanju, ali nijedno rjeSenje ga potpuno ne zadovoljava. Buduéi da je dusa djelatna sila, ona mora imati
1 svoje stupnjeve razvoja, prema tome u kojem zivom bic¢u se nalazi da li npr. u Zivotinji ili pak u ¢ovjeku.
Taj proces prelazenja lakse je pratiti od nizeg stupnja prema visem, zbog ¢ega redosljed ispitivanja ide od
biljaka prema zivotinji do Covjeka, a sposobnosti nizeg stupnja uvijek su sadrzane u visem.

Aristotel kaze da se zivot manifestira hranjenjem, rastom (kretanjem), percipiranjem i misljenjem.
Dosljedno tome i biljke zive, i moc¢ njihove duse je samo u hranjenju; one provode samo vegetativni Zivot.
Dusa zivotinja ima pored sposobnosti hranjenja i osjetilni zivot, a ¢ovjecja dusa pored vegetativnog i
osjetilnog zivota ima i razumnu mo¢, i razum je ono ¢ime dusa razmislja i shvaca (de An. 111, 7).

»Prema Aristotelu postoje dva uma: pasivni i aktivni um. Pasivni um uvijek je u vezi s
materijalnim. On je prazna plo¢a (tabula rasa) na koju osjetila upisuju ono $to primaju i dusa bez njega
uopce ne moze misliti. On je prolazan kao i individuum, a u sebi sadrzi sve samo kao potencijalno. Za
razliku od njega aktivni um je bozanskog porijekla. On ulazi u Covjeka izvana, odvojen je od svega
materijalnog, nepromjenjiv je i po svojoj sustini je ¢ista aktualnost (de An, I1I, 5).«’

Taj aktivni um sreduje i misaono oblikuje ono $to se na pasivhom umu ispisuje, a kad telo umre,
on izlazi iz njega jer je besmrtan. On je zajednicki svim ljudima, i kao Sto je ruka orude svih oruda, tj.
ruka moze napraviti razna oruda, tako je i taj aktivni um forma svih formi, jer je nepostao i ve¢an. Ovde
Aristotel napusta tlo empiricara i vra¢a se ponovo Platonu.

»Aristotel mnogo ne govori o odnosu ta dva uma, pa je teze odrediti $to je on mogao o tome
misliti.

Ipak Aristotel istiCe da pasivni um nastaje i propada zajedno s tijelom, te se uopée ne moze
govoriti o individualnoj besmrtnosti kod Aristotela, jer je aktivni um op¢i i svima ljudima zajednicki, a
nije pojedinacna, individualna oznaka duse. Dusa je pak samo forma tijela, i prestaje postojati kad tijelo
nestane.«’

Prema Aristotelu, posle smrti ne postoji nikakva individualna besmrtnost. Evo kako J. Delinger
objasnjava Aristotelov stav: »Samo bozanski um je besmrtan, ali kako pamcenje pripada senzitivnoj dusi,
i individualno misljenje zavisi samo od pasivnog uma, sva licna svest mora prestati sa smréu.«

Ervin Rohde takode isti¢e da je Aristotelov stav da posle smrti ne postoji nikakva individualna
dusa. »Kad zivo bi¢e umre, materija od koje je ono sastavljeno gubi adaptacije svojstvene zivom
organizmu, i te adaptacije su bile zivot tela. Bez toga ne moze biti nezavisne supstancije. Njegov oblik,
funkcionalna energija ranije Zivog organizma, njegova dusa, nema vise nikakvog nezavisnog postojanja.«*

Dusa se ne moze posmatrati odvojeno od tela, niti moze postojati odvojeno od tela, kao §to vid ili
gledanje ne postoji odvojeno od oka.

Eduard Zeler daje sli¢nu analizu Aristotelovog stava:

»U svojim ranijim spisima Aristotel podrzava Platonove teorije o preegzistenciji duse, o telu kao
zatvoru duse i o njenom vracanju posle smrti u neko vise postojanje. Smatrao je da posle smrti postoji
svest o daljem individualnom postojanju. Ali posSto je razvio svoj vlastiti sistem, Aristotel je poCeo da
sumnja u spomenute teorije. Smatrao je ljudsku dusu kao 'entelehiju' tela, u Cijoj sluzbi je celo telo.
Aristotel izri¢ito odbacuje besmrtnost duse. On je jedino ucio da je aktivhi um besmrtan, ali mu je
poricao atribut li¢nosti.«’

Po ucenju da je aktivni um bozanskog porekla, da ima svoju preegzistenciju, da radanjem ulazi u
coveka, a smréu da izlazi iz njega kao neka bozanska sila. Aristotel je u izvesnoj meri ostao pristalica
Platonove nauke.

Aristotelova nauka o aktivnom umu, koji je Dematerijalan i bozanski, koji se pridruzuje ljudskoj
dusi »spoljag, a da se s njome ne stapa nije rezultat Aristotelove logike. To je verovatno mitoloski ostatak
ili adaptivna verzija Platonove dogmatike."

64




111
OD USLOVNE BESMRTNOSTI KA VEROVANJU U
URODENU BESMRTNOST

OD BIBLIJSKE NAUKE O USLOVNOJ BESMRTNOSTI KA IDEJI O URODENOJ
BESMRTNOSTI

Razmak izmedu poslednje knjige Staroga zaveta i prve knjige Novoga zaveta Cesto se pogresno
shvata kao period tiSine u kome nije bilo nikakve literarne delatnosti. To misljenje daleko je od istine.
Naprotiv, u periodu nastalom posle zavrSetka kanona Staroga zaveta oko 420. godine pre Hrista, javljaju
se apokrifne jevrejske knjigs, mnostvo apokalipti¢kih i pseudoepigrafskih spisa. Pisci ovih spisa, da bi u
svoje vreme pojacali uticaj svojih poruka, sluze se proroc¢kim jezikom i stilom, a svoje reci stavljaju u usta
nekog biblijskog heroja. Tako su nastali spisi pod nazivom Enohova knjiga, Enohove tajne, Testament
dvanest patrijaraha, Mojsijevo uzaca$¢e, Baruhova apokalipsa, itd. Ovi spisi nisu se sacuvali na svom
originalnom jeziku koji je u najviSe slucajeva bio jevrejski ili aramejski, ve¢ su sacuvani u gr¢kom ili
etiopskom prevodu.

Zasto je potrebno obratiti paznju na ove apokrifne i pseudoepigrafske spise? To ¢inimo zato Sto
nam ova dela pruzaju uvid u jedan period u kome nastaju promene u jevrejskom nacinu misljenja, u
period kada se formiraju novi koncepti. Ove koncepte mlada hris¢anska crkva delimi¢no je prihvatila, a
delimi¢no odbacila, i ti koncepti sve do danas obuzimaju misli teologa.'

Jedan od najvatrenije razmatranih problema bila je eshatologija, to jest pitanje stanja mrtvih,
vaskrsenje, vecna sudbina pravednih i nepravednih, ili, ukratko, nauka o poslednjim stvarima.

Biblija jasno uci da je Bog stvorio ¢oveka od praha zemaljskoga i da mu je udahnuo dah Zivota
(neumrlu dusu), i tako je Covek postao zivo bice ili ziva dusa (1. Mojsijeva 2,7). Prilikom smrti »dah
zivota« ili »duh« vraca se Bogu koji ga je dao, a telo se vraca u prah od kojega je nacinjeno (Propovednik
12,7). Za vreme smrti do vaskrsenja svi ljudi, dobri i zli, nalaze se u besvesnom stanju. Grob je mesto
tidine, mraka i neaktivnosti (Psalam 146,5; Propovednik 9,5.6). Coveka ne nadZivljuje neka bestelesna
dusa ili duh; vrata u bududi Zivot je vaskrsenje. Bog ¢e vaskrsnuti sve ljude; pravedni ¢e primiti nagradu -
vecni zivot ili besmrtnost, a zli kaznu, a to ¢e biti vecno unistenje ili druga smrt (Jovan 5,25-29).
Besmrtnost je Hristov dar vernima. To je biblijska nauka o uslovnoj besmrtnosti.

Nasuprot ovoj nauci, pod stranim uticajem, narocito pod uticajem grcke filozofije, kojoj su Jevreji
bili izlozeni za vreme Aleksandra Velikog i njegovih naslednika, u jevrejstvo pocinje da prodire nauka o
urodenoj besmrtnosti duse i iskrivljena nauka o vecnoj ¢ovekovoj sudbini, koja se ne temelji na Bozjem
otkrivenju, ve¢ na ljudskim spekulacijama. Ta, Bibliji strana nauka, koja poti¢e od Platona, presla je u
jevrejstvo preko jevrejske apokrifne i pseudoepigrafske literature, nastale nakon formiranja kanona
Staroga zaveta, a preko ove literature presla je kasnije i u veliki deo hris¢anske crkve.”

Pre nego $to ¢emo govoriti o novom konceptu koji se odnosi na ¢ovekovu prirodu i sudbinu, koji
se javlja u tim spisima, potrebno je da kazemo nesto o tim spisima.

Apokrifni spisi (apocrypha, od grcke reci »sakriven«) su spisi nastali pocevsi od godine 190. pre
Hrista, koje jevrejska crkva nije priznavala kanonskim, to jest pravilom vere. Ti spisi prvi put se
pojavljuju u prevodu Biblije Staroga zaveta na grcki jezik sredinom drugog stoleca pre Hrista. To je
takozvani prevod Septuaginta ili prevod Sedamdesetorice. Apokrifi su, dakle, bili dodati priznatom
kanonu Staroga zaveta iako je bio zavrSen oko 420. godine pre Hrista. Veliki crkveni uditelj Jeronim
preveo je Septuagintu na latinski jezik. Njegov prevod poznat je pod imenom Vulgata. Prema tome, i u
Vulgati se nalaze apokrifi koji su usli u Septuagintu, ali Jeronim im ne pridaje kanonsku vrednost, i zato ih
naziva deuterokanonskim spisima za razliku od pravih kanonskih. Katolicka crkva na saboru u Trentu
1546. proglasila je Vulgatu svojom verodostojnom Biblijom priznavsi i apokrifima kanonsku vrednost.’
Zasto je ona to ucinila? To je ucinila zato jer jedino pomocu tih apokrifnih spisa moze odbraniti novotarije
koje su se uvukle u hris¢ansku crkvu iz neznabostva. Napominjemo da Hristos i apostoli ne priznaju
kanonsku vrednost tim spisima, to zaklju¢ujemo na osnovu ¢injenice $to oni te spise nikada ne navode.

Apokrifne spise mozemo podeliti na dva dela: na starije, u kojima je jo$ zastupljena nauka o
uslovnoj besmrtnosti, i na mlade, u koje su usle ideje iz gréke filozofije. U starije apokrife spadaju Tobija
i Sirahova knjiga, nastale oko 190-180. pre Hrista. U mlade apokrife ubrajamo Knjige 0 Makabejcima,
Knjigu o Juditi, Knjigu Jubileja i Salamunova Mudrost.

65




Koji su to starozavetni apokrifi i drugi pseudoepigrafski spisi u kojima nalazimo elemente strane
ucenju kanonskih knjiga?

Tu su najpre Cetiri Knjige o Makabejcima, od kojih su prve dve uklju¢ene u kanon Rimske
crkve. Knjige o Makabejcima nazvane su prema jevrejskom heroju Judi Makabejcu (umro 161. pre
Hrista). Prva knjiga o Makabejcima opisuje istoriju Jevreja od dolaska na vlast Antioha Epifana IV,
velikog neprijatelja Jevreja, do smrti Simona Makabejca (135. god. pre Hrista). Druga knjiga o
Makabejcima opisuje isto razdoblje. Ona opisuje strahote makabejskih ratova od smrti sirskog kralja
Seleuka IV (176. pre Hrista) do pobede Makabejaca nad Nikanorom (umro 161. pre Hrista).

U Drugoj knjizi o Makabejcima nalazimo ucenje o vrednosti molitava i Zrtava za umrle, zatim
ucenje o posredovanju umrlih svetih. Pisac Druge knjige o Makabejcima smatra da Bog ne zapecacava
sudbinu ljudi odmah u ¢asu njihove smrti, ve¢ se na Njega moze uticati u prilog mrtvima molitvama i
zrtvama nadzivelih pokojnikovih prijatelja. U toj Knjizi ¢itamo o slede¢em postupku: »Tu su pod odjecom
svakog mrtvaca nasli predmete posveéene jamnijskim idolima, §to Zakon Zidovima zabranjuje. Tako je
svima postalo jasno da je to uzrok njihove smrti. Zato su svi stali blagosiljati Gospodina, pravednog suca
koji otkriva ono S§to je sakriveno. Zatim se pomoliSe da bi se ucinjeni grijeh svima oprostio. Plemeniti
Juda opomenu vojnike da se Cuvaju Cisti od grijeha, jer sad vide $to je zadesilo zbog grijeha one koji su
pali. Nato je sabrao oko dvije tisu¢e srebrnih drahmi i poslao u Jeruzalem da se prinese Zrtva okajnica za
grijeh. UcCinio je to vrlo lijepo i plemenito djelo, jer je mislio na uskrsnuce. Jer da nije mislio da ¢e pali
vojnici uskrsnuti, bilo bi suvisno i ludo moliti za mrtve. K tome je imao pred ovima najljepsSu nagradu
koja ¢eka one koji usnu pobozno. Svakako, sveta i pobozna misao. Zato je za pokojnike prinio Zrtvu
naknadnicu, da im se oproste grijesi.« (2. O Makabejcima 12,40-45; Biblija u izdanju kucée »Stvarnost«)

Katolicka crkva oslanja se na ovaj tekst kao na dokaz smatraju¢i da se molitvama i Zrtvom mise
moze pomo¢i dusama u Cistilistu.

Pisac 2. knjige o0 Makabejcima govori i o posredovanju svetaca: »Posto je tako svakoga od njih
(Juda) naoruzao manje pouzdanjem u Stitove i koplja, a viSe smjelo$¢u i pobudnim rije¢ima, ispria im
vjerodostojan san, videnje, a oni mu se svi obradovase. Evo §to je vidio: bivsi veliki sve¢enik Onija,
Covjek dobar i &estit, skroman u ophoéenju, blage ¢éudi, otmjen u govoru, od djetinjstva vican svakoj
kreposti, podigao ruke i molio za svu zZidovsku zajednicu. Zatim se Judi prikazao i ¢ovjek vremeSan i
Castan, cudesna i veliCanstvena dostojanstva. Tada Onija progovori: 'Ovo je ljubitelj svoje brace, koji se
mnogo moli za narod i za sav Sveti grad - Bozji prorok Jeremija.' Nato Jeremija pruzi desnicu i Judi preda
zlatan mac. Predaju¢i mu ga, rece: Prihvati ovaj sveti mac. Bozji je dar, njime ¢e$ slomiti neprijatelje!'«
(2. 0 Makabejcima 15,11-16)

Ovde je re¢ o posredovanju umrlog velikog svestenika Onije i proroka Jeremije za Izrailj.

I ovo je tekst kojim Rimska crkva brani svoju nauku o posredovanju svetaca koja je u suprotnosti
s jasnim ucenjem Novoga zaveta u kome se naglaSava da postoji samo jedan posrednik izmedu Boga i
ljudi - Hristos Isus (1. Timotiju 2,5).

U Knjizi o Juditi, nastaloj izmedu 153—105. godine pre Hrista, nalazi se ideja o ve¢nom
mucenju zlih. Pisac kaze: »Jao narodima koji ustanu na narod moj! Bog Svevladar kaznit ¢e ih na dan
Suda: poslat ¢e oganj i crve u meso njihovo, a oni ¢e u boli jaukati zauvijek.« (Judita 16,17)

U 4. knjizi o0 Makabejcima pisac izjavljuje da pravedni posle smrti odmah dolaze na nebo gde
uzivaju blazenstva, a greSnike ¢ekaju vecne muke. »Poslije smrti«, kaze on, »Abraham, Izak i Jakob ¢e
nas primiti, 1 svi nasi praoci ¢e nas hvaliti.« (4. O Makabejcima 13,17) Prema ovom piscu, sedam sinova
mucenika pobozne Salomone se ve¢ nalaze pred Bozjim prestolom (4. O Makabejcima 17,18).

Zli trpe mucenje bez kraja. Okrutnom krvniku upucene su sledece reci: »Ali ti ¢e$ trpjeti zbog
naSe okrutne smrti od ruku bozanske pravde dovoljno mucenje ognjem zauvijek.« (4. O Makabejcima 9,9)

Apokrif Knjiga Mudrosti sadrzi meSavinu istina i zabluda. Tu se naglasava da pravedni odmah
posle smrti primaju nagradu, ali zli ¢e zauvek biti uniSteni.

»ler je Bog stvorio Covjeka za neraspadljivost, i uinio ga na sliku svoje besmrtnosti. A
davolovom je zavis¢u dosla smrt u svijet, i nju ¢e iskusiti oni koji njemu pripadaju. A duse su pravednika
u ruci Bozjoj, i njih se ne doti¢e muka nikakva. OCima se bezbozni¢kim ¢ini da oni umiru, i njihov
odlazak s ovog svijeta kao nesreca; i to $to nas napustaju kao propast, ali oni su u miru. Ako su, u o¢ima
ljudskim, bili kaznjeni, nada im je puna besmrtnost.« (Knjiga Mudrosti 2,23 - 3,1—4; Biblija u izdanju
kuce »Stvarnost«)

Zle ¢eka potpuno unistenje: »Ubrzo ¢e oni biti trupla prezrena i ruglo medu mrtvima dovijeka, jer
¢e ih Gospod strmoglaviti bez glasa, otrgnut ¢e ih od temelja njihova, sasvim ih opustoSiti; na mukama ¢e
oni biti i spomen ¢e im propasti.« (Knjiga Mudrosti 4,19)

66




Neobicno je ucenje Knjige Mudrosti o preegzistenciji ljudske duse. Pisac ove knjige piSe: »Ja
bijah mladi¢ sretne naravi, i imao sam dobru dusu, ili bolje: jer bijah dobar, usao sam u tijelo bez ljage.«
(Knjiga Mudrosti 8,19.20) Dusa se useljava u telo kao u svoj privremeni stan. To je Platonovo ucenje,
koje je uslo u ovaj spis.

Osvrnimo se ukratko i na dve apokalipticke Enohove knjige. To su pseudoepigrafski spisi. Pisac
se sluzi imenom nekadasnjeg heroja vere da bi privukao paznju ¢italaca.

Prva Enohova knjiga, nazvana jo§ Etiopski Enoh, nastala je oko 150-60. godine pre Hrista. U
njoj se moZe razabrati vise slojeva, nastalih u razli¢itim vremenskim razdobljima.*

O pitanju smrti, vaskrsenja i stanja izmedu smrti i vaskrsenja postoje katkada protivrecni iskazi.
To nas ne ¢udi jer je u sastavljanju knjige sudelovalo viSe autora, i ona je pisana u toku duzeg perioda. U
svom starijem delu je viSe u skladu s naukom Staroga zaveta o covekovoj prirodi i sudbini. Tu se izri¢ito
iznosi nauka o vaskrsenju, o nagradi pravednih i o potpunom unistenju zlih. Tu se opisuje i opsti Sud.
»Vjecni Sud ¢e biti odrzan, i hulnici ¢e biti svuda unisteni.« (Enohova knjiga 92,16)

No u ovoj Enohovoj knjizi ima i cudnih novotarija. U ove spada opis muka prokletih u
podzemlju ili Seolu. Za ovaj opis mogli bismo re¢i da je preteCa Danteove Bozanstvene komedije,
njegovog opisa pakla.

Andeo vodi »Enoha« po Nebu i Podzemlju. Tu vidi zatvor andela i mesto muka palih andela
(Enohova knjiga 21,7-10).

Za vreme putovanja dolazi u Seol ili podzemlje. Tu vidi rupe, duboke, mracne i Siroke, za »duhove
dusa mrtvih, za »duse sinova ljudskih«, koje se tu skupljaju. Cuje ih kako vape Bogu, nebeskom sudiji.
Seol u ovom sluéaju nije mesto gde su mrtvi u besvesnom stanju. Pisac ih prikazuje kao svesne, koji vidu i
traze milost. Ovde nepravedni trpe veliku muku, i bivaju Sibani svi koji su zauvek prokleti (Enohova
knjiga 22,9-12).

Ova nova i pogresna shvatanja bez sumnje su polozila temelj za odstupanja od biblijskog ucenja
koja su se kasnije pocela uvlaciti u Crkvu i na kraju postala sluzbeno ucenje Rimske crkve.

Druga knjiga Enohova ili Enohove tajne je pseudoepigraf nesto razlic¢it od Prve Enohove
knjige, iako obe raspravljaju o istom predmetu.

Ovde je »Enoh« voden kroz deset Neba (poglavlje 2-22). Bog prebiva u desetom Nebu. Raj se
nalazi u tre¢em Nebu, »izmedu propadljivosti i nepropadljivosti«. Usred raja je drvo zivota. Tu su i dva
izvora iz kojih te¢e mleko i med, i ulje i vino (Enohove tajne 8,3—6). Tu je ve¢no nasledstvo pravednih
9,1).

Zle ¢ekaju strasne muke. Na severnom kraju treeg Neba je pakao, mesto uzasne tame, kroz koju
probija samo tanak zraCak ognja (10,1-6). Svuda je oganj i svuda je mrak. U najnizem paklu zli
zatvorenici trpe muke, o¢ekujuci bezgrani¢nu osudu (40,12.13). Strasne muke su ve¢no nasledstvo zlih.
Za ove nema izbavljenja ni pokajanja. Okrutni andeli primenjuju uzasna mucenja nad ovim osudenicima
zbog njihovih greha protiv Boga i ljudi. Cuvari pakla su Zivo opisani. »Vidio sam &uvare klju¢eva pakla
gdje stoje pred vratima pakla kao velike zmije. Njihova su lica bila kao ugasene svjetiljke, oci kao mracni
plamenovi, a njihovi zubi ogoljeli do prsiju.« (42,1).

U 2. Enohovoj knjizi izneta je prvi put i teorija o trajanju sveta Sest hiljada godina, i to na osnovu
pretpostavke da svaki dan stvaranja predstavlja hiljadu godina ljudske istorije, sa sedmom hiljadom kao
hiljadom godina odmora. Ova teorija igra¢e ulogu u prihvatanju nauke o hilijazmu (hiljadugodisnjem
carstvu mira) u ranoj hris¢anskoj crkvi (Irenej) i u nekim novijim verskim zajednicama.

Ovo je kratak prikaz iskrivljenog uCenja ove jevrejske apokrifne i pseudoepigrafske literature
nadomak pojavljivanja hri§¢anske ere i hris¢anske crkve. Nauka o svesnom stanju mrtvih izmedu smrti i
vaskrsenja, kao i nauka o ve¢nom mucenju zlih je sada prihvacena i preko ove literature preneta u ucenje
hris¢anske crkve od pocetka treceg stoleca. Toj promeni mnogo je doprineo i jak uticaj istoriara Josipa
Flavija i filozofa Filona, koji su takode prihvatili to ucenje.

USLOVNA BESMRTNOST U SPISIMA APOSTOLSKIH OTACA

Apostolskim ocima nazivaju se istaknute crkvene li¢nosti sa poCetka drugog stole¢a od kojih su
neki neposredno poznavali apostole. Medu ove ubrajamo Klementa Rimskog, Ignacija Antiohijskog,
Polikarpa iz Smirne, Papija iz Hijerapolisa, anonimnog pisca spisa Didahe, Varnavine poslanice,
Herminog Pastira i poslanice Diogenetu.

67




Klement Rimski je napisao dve Poslanice Korincanima. U Prvej poslanici Korinéanima,
napisanoj za vreme cara Domicija, oko 95. godine, nastojao je da pomogne korintskoj crkvi da sredi svoje
unutrasnje prilike.

Druga Klementova poslanica Korin¢anima je, u stvari, jedna homilija, koju je trebalo Citati u
Korintu. Autor te poslanice je nepoznat. Harnak pripisuje tu poslanicu rimskom biskupu Soteru, oko 170.
god. posle Hrista.

Klement nigde ne govori o besmrtnosti duse niti o ve¢nom kaznjavanju. On nije verovao da zli po
prirodi poseduju besmrtnost niti da ¢e je ikada dobiti. Klement kaze da je Covek »smrtno stvorenje, koje se
sastoji samo od praha i pepela, a njegov je Zivot samo Zivot od jednog dana«.'

I kad Klement raspravlja o smrti, $to je kona¢na sudbina zlih, on jasno istice da ¢e zli biti liSeni
svakog postojanja.

Klement smatra da ¢e samo otkupljeni naslediti besmrtnost. Sve druge nakon vaskrsenja ceka
sud i osuda - druga smrt, prestanak postojanja zauvek.’

Klement je verovao da je besmrtnost uslovna. Ona ¢e biti dana samo pravednima.

Ignacije Antiohijski, poznat po nadimku Teofor, umro je mucenickom smréu u Rimu za vreme
cara Trajana, 107. godine posle Hrista.

Ignacije je napisao sedam poslanica: Poslanicu Efescima, MagneZanima, Tralijanima,

Rimljanima, Filadelfijanima, Smirnjanima i biskupu Polikarpu.

Ignacije pise da je Hristos umro za nas da bismo verom u Njega mogli izbe¢i smrt.*

U Poslanici Rimljanima govori o muéenickoj smrti koja ga ¢eka u Rimu; kaze da ¢e biti samleven
zubima divljih zveri, koje ¢e postati njegov grob i da ¢e tada usnuti (smréu).’

U svojim poslanicama Ignacije nigde ne spominje pojam besmrtna dusa ili nesto sli¢no. On govori
o daru ve¢nog Zivota ili besmrtnosti za spasene u Hristu i o prestanku postojanja ili propasti onih koji su
bez Hrista.

Polikarp, biskup iz Smirne, napisao je kratku poslanicu Filibljanima, u kojoj ima mnogo citata
iz Novoga zaveta. Umro je muceni¢kom smrcu oko 155. godine posle Hrista.

Prema Polikarpovom misljenju vaskrsenje je stozer ¢ovekove buducnosti. U drugom poglavlju
Poslanice Filibljanima, poSto podstice veru u Gospoda Isusa koji je sam vaskrsnuo iz mrtvih, bio
proslavljen i na nebu krunisan, Polikarp govori o Hristovom drugom dolasku i o naSem vaskrsenju u vezi s
njime. »On dolazi kao sudija zivim i mrtvim. Njegovu krv Bog ¢e traziti od onih koji ne veruju u Njega.
Ali Onaj koji je Njega vaskrsnuo od mrtvih podici ¢e i nas ako budemo ¢inili Njegovu volju, hodili putem
Njegovih zapovesti i ljubili ono §to je On ljubio.«°

Polikarp isti¢e da ¢e samo pravedni vaskrsnuti u ¢asu Hristovog dolaska, primiti neraspadljivost i
imati udela u »buduc¢em svetu«. »Ako smo Bogu ugodni u ovom svetu, primi¢emo buduéi svet kako je
obecao da ¢e nas podi¢i iz mrtvih; i ako zivimo dostojno Njega, carova¢emo s Njime.« (2. Timotiju 2,12)7

Polikarp nigde ne Govori o ve¢nim mukama zlih u paklu. Na saslusanju pred rimskim konzulom,
Polikarp je rekao: »Ti mi preti§ ognjem koji gori samo zacas, i posle se gasi, a nisi svestan ognja buduceg
suda i ve¢ne kazne, koja &eka bezbozne. Cemu oklevas? Sprovedi §to si naumio!«®

Didahe (znaci Upute ili Nauka) sastoji se iz tri dela. Prvi deo se sastoji iz pouka koje treba da
prime katekumeni. Tu se govori o dva puta: o putu zivota i o putu smrti.

Drugi deo govori o hri§¢anskim obredima, a u tre¢em se raspravlja o disciplini u crkvi.

U sustini, »put zivota« vodi spremnosti za drugi Hristov dolazak, vaskrsenju pravednih i ve¢nom
carstvu. Nasuprot tome, »put smrti« vodi kona¢nom unisStenju nepokajanih gresnika. Oni koji idu putem
zivota pokazivace ljubav Bozju prema bliznjima, sudelovace u obredu krstenja i Gospodnje vecere, koja
ukazuje na vecni zivot; bi¢e zaokupljeni molitvom i razmisljanjem oc¢ekujuéi Gospodnji povratak.

Didahe se zavrSava nagovesStavanjem skorog Hristovog dolaska. Spis odrzava ucenje apostola -
Zivot samo u Hristu za pravedne, a ve¢na smrt za zle.”

Varnavinu poslanicu nije napisao apostol Varnava, saradnik Pavlov, ve¢ po svoj prilici jedan
jevrejski hris¢anin, koji je bio duboko prozet alegorijskim Filonovim shvatanjem Biblije. Poslanica je
verovatno napisana u Aleksandriji, oko 130. godine.

Prvi deo poslanice uperen je protiv judaizma. Pisac spiritualizuje dan odmora koji je bio osnovan
prilikom stvaranja sveta i kasnije u Dekalogu proglaSen, i suprotstavlja mu osmi dan u €ast novoga sveta
koji ¢e nastati iza uniStenja ovoga sveta.

U drugom delu svog spisa i Varnava govori o dva puta - o putu tame i o putu svetlosti.

Objasnjavajuci put zivota, put svetlosti (19. poglavlje), Varnavaopominje: »Ne pristaj uz one koji
hode putem smrti ili tame.« A u 20. poglavlju (Put tame) izjavljuje da je put tame »put vecne smrti«. On

68




doslovno kaze: »Put tame je krivudav i pun huljenja, jer je to put vecne smrti s kaznom; na tom putu su
stvari koje unistavaju dugu.«'

Varnavin izraz »veCna smrt« pojavljuje se prvi put u 20. poglavlju kao sinonim druge ili
definitivne smrti. To je »vecna smrt s kaznom«. Ovde se pravi razlika izmedu kazne liSavanjem Zivota i
kazne bolom koji osecaju ¢ula. »Vecna smrt s kaznom« oc€igledno obuhvata bol ili stradanje koje prethodi
smrti, prestanku postojanja bica. Dalje, u 21. poglavlju Varnava kaze: »Dobro je stoga da onaj koji je
upoznao sudove Gospodnje koji su nam objavljeni hodi u njima. Jer ko ih drzi bi¢e proslavljen u Bozjem
carstvu; ali ko izabere suprotno (ono Sto se u prethodnom poglavlju osuduje), bic¢e unisten zajedno sa
svojim delima. Jedne ¢eka vaskrsenje, a druge kazna.«''

Poginuti sa svojim delima znaci vise ne postojati. Varnava kaze da dolazi dan kada ¢e biti uniSteni
sotona i gresnici zajedno sa svojim delima.

Hermin Pastir je zbirka videnja, zapovesti i poredenja napisanih u Rimu oko sredine drugog
stoleca. Prvi put se spominje u Muratorijevom kanonu oko 170. godine.

U Herminom Pastiru takode je opisan »put Zivota« i »put smrti« nizom videnja, zapovesti i
poredenja. U videnjima se naglaSava nagrada vernima -ve¢ni zivot, nasuprot kazne zlima - uniStenju.
»Blago onima koji ¢ine pravo; oni neée biti nikada unisteni.«'?

Pravedni imaju zivot; zli nemaju Zivota. Herma savetuje svima da imaju veru u Boga i da drze
Njegove zapovesti. Ako budemo imali veru u Njega i drzali Njegove zapovesti, dobi¢emo Zivot. Nasuprot
tome, kaze Herma, ko €ini zlo, priprema sebi smrt. »Samo oni koji se boje Boga i drze Njegove zapovesti,
imaju Zivot u zajednici s Bogom, a oni koji ne drze Njegove zapovesti, nemaju Zivota u sebi.»"

Kazna zlima bi¢e primerena njihovim gresima. Uporne gresnike ¢eka vecna propast, vena smrt.
»Oni koji su poznali Boga i videli Njegova mo¢na dela, a ipak dalje grese, bi¢e dvostruko kaznjeni, i
umrece zauvek.«'*

U ¢itavoj literaturi apostolskih otaca nigde se ne spominje da bi dusa odmah posle smrti isla u
nebo ili pakao. Mrtvi do ¢asa vaskrsenja spavaju smrtnim snom. Nigde se ne spominje besmrtna dusa ili
besmrtan duh koji bi nadziveo smrt tela. Apostolski oci veruju da je Covek smrtan, da mrtvi do vaskrsenja
spavaju, da je besmrtnost Bozji dar vernima, a da nepokajane gresnike ¢eka potpuno, kona¢no i neopozivo
unistenje.

IRENEJ - ISTAKNUTI POBORNIK USLOVNE BESMRTNOSTI
I VELIKI NEPRIJATELJ KRIVOVERJA

Pri kraju drugog stoleca i u prvoj polovini tre¢eg, u hris¢anskoj Crkvi koja se sve vise Siri,
pocinju se primecivati sve znacajnije promene u njenom karakteru i polozZaju.

Crkvi prete velike opasnosti spolja i iznutra. Spolja su to progonstva od strane rimskih careva, a
iznutra razlicita krivoverja. Pored toga, u Crkvu se pocinje uvlaciti, preko filozofa koji su postali hris¢ani,
Platonovo ucenje, o urodenoj besmrtnosti duse, nasuprot biblijskom ucenju o uslovnoj besmrtnosti.

U to vreme pojavljuje se Irenej, istaknuti zastupnik biblijske nauke o uslovnoj besmrtnosti i
dozivotni neprijatelj svih krivoverja, od kojih je najopasniji bio gnosticizam.

Irenej (130-202. n.e) roden je u Maloj Aziji. Bio je ucenik Polikarpa iz Smirne, a kasnije biskup
lionski i ¢itave Galije. On spada u red najobrazovanijih i najuticajnijih prenikejskih otaca.

Irenej je napisao na grckom jeziku svoje cuveno delo u pet knjiga pod naslovom Protiv
krivoverja (Adversus Heareses). U prve dve knjige dat je detaljni opis kobnog ucenja krivovernih sekti sa
pobijanjem njihovih apsurdnosti. U ostale tri knjige izneta je prava hriS¢anska nauka kao pravilo vere i
zivota, ali jo§ uvek sa osvrtom na suprotna u¢enja gnosticizma.

Irenej se borio protiv gnosticizma kao $to se lekar bori protiv bolesti. Pokazao je da su i Stari i
Novi zavet protiv gnosticizma. Takode je pokazao razliku izmedu apokrifnih i kanonskih spisa. Budu¢i da
se u to vreme gnosticizam $irio kao kuga po crkvama, Irenej se trudio da omoguéi svakome da uvidi
razliku izmedu pravog hris¢anstva i gnosticizma, koji je on ne samo raskrinkao ve¢ mu je zadao i
smrtonosan udarac.

Irenej je svojim ucenjem podigao bedem protiv nauke o urodenoj besmrtnosti duse. Odbacivsi na
osnovu Svetoga pisma paganski postulat o besmrtnosti duse, Sto je u stvari Platonovo ucenje, koje u ovo
vreme pocinje da se uvlaci u Crkvu preko Atenagore, Tertulijana i Origena. Irenej je naglaSavao da je
besmrtnost dar Bozje milosti, a ne nesto $to bi nam bilo urodeno. Bog je onaj koji poslusnim i vernim daje
dar besmrtnosti ili ve¢ni Zivot.

69




Kao rezultat prihvatanja Platonovog ucenja o besmrtnosti duse, u Crkvu se pocinju uvlaciti dva
potpuno suprotna glediSta o sudbini nepokajanih gresnika. Prema Tertulijanovom u€enju, o kojem ¢emo
kasnije viSe govoriti, zle ¢eka vefno mucenje u ognjenom paklu; a prema Origenovom ucenju,
»tajanstveni oganj« €e i zle ocistiti, tako da ¢e na kraju i oni do¢i u Nebo.

Nasuprot ovim gledistima, Irenej iznosi biblijsko u€enje: nepokajane greSnike ¢eka druga smrt ili
veéno unistenje.

Irenej upotrebljava razli¢ite sinonime da bi §to bolje istakao sudbinu zlih kao onih koji nece dobiti
besmrtnost. Zlima je odredena vecna kazna (ne vecno kaznjavanje) koja se, prema Ireneju, zavrSava
potpunim prestankom postojanja, a time ¢e u svemiru prestati sve zlo. Kazna zlih bi¢e vecna po efektu ili
posledici. Irenejevi argumenti su slede¢i: biti liSen blagodati postojanja je najveca kazna, a biti liSen te
blagodati zauvek znaci pretrpeti »vecnu kaznu«.

Irenej je odbacio princip zajednicki platonizmu i gnosticizmu koji velica dusu, a potcenjuje telo.
Irenej isti¢e Coveka kao jedinstveno bice, kao jednu celinu, i naglasava vaskrsenje tela i spasenje celog
¢oveka. On je protiv nauke gnostika i Platona da ¢e se samo dusSa spasiti, i da se ona spasava oslobadajuci
se od tela i seleéi se na putu ¢is¢enja u druga tela.'

Sustina Irenejevog ucenja moze se sazeti u sledecem: Isus je drugi Adam. Prvi Adam je pao
putem neposlusnosti i postao smrtan. Isus, kao drugi Adam, pobedio je putem poslusnosti da bi nam dao
besmrtnost. S tog stanovista Irenej napada gnostike. Gnostici kazu da je telo delo Demijurga (nizeg boga),
1 zato na njega ne treba obracati paznju, i da je Covek po svojoj prirodi besmrtan. Irenej, nasuprot tome,
istiCe da je telo delo istinskog Boga i vitalni covekov deo i zato i ono mora biti otkupljeno. Stoga je
Hristos doSao u pravom telu da bi u telu putem poslusnosti povratio ono $to je Adam u telu izgubio putem
neposlusnosti.

Irenej u prvoj knjizi svog dela Adversus Haereses (Protiv krivoverja) iznosi svoje li¢no
»vjerujuy, koje je tada bilo i »vjeruju« cele Crkve. U tom »vjeruju« isti¢e Irenej veru u Trojstvo, u
Hristovo

Irenej je svojim uéenjem podigao bedem protiv uéenja o urodenoj besmrtnosti duse.

utelovljenje, u Njegov prvi i drugi dolazak. Svojim drugim dolaskom Hristos ¢e izvr$iti sud nad svima.
Zlim i palim andelima bi¢e dosudena kazna »vecni oganj«; a pravednima i svetima bic¢e dodeljena
besmrtnost. Njih ¢eka »veéna slava«.”

Ovo je bilo verovanje veéine Crkve u vreme kada ¢e se tok reke hris¢anstva poceti racvati u dva
kraka: jedan krak ¢e predstavljati Atenagora i Tertulijan s naukom o urodenoj besmrtnosti ljudske duse i
vecnim mukama zlih u ognjenom paklu, a drugi, Origen, s naukom o opStoj obnovi svega i spasenju svih,

70




pa i sotone. Tako ¢e se reka hriS¢anstva poceti udaljavati od svog glavnog korita izvornog toka i te¢i u
sasvim novim tokovima.’

Irenej je bio istaknuti pristalica uslovne besmrtnosti, kao $to su to bili pre njega svi apostolski oci,
i apologete - Justin Martir, Tacijan, Teofil Antiohijski, Mileto Sardski i Polikrat Efeski. Irenej je
verovao da je besmrtnost dar Bozje milosti. Besmrtnost ¢e Bog dati vernima prilikom vaskrsenja u dan
slavnog Hristovog drugog dolaska. Irenej ne veruje u ve¢no mucenje zlih u ognju pakla, ve¢ u njihovo
kona¢no unistenje, koje Biblija naziva drugom smréu. O ovom njegovom verovanju nalazimo mnogo
nedvosmislenih izjava u njegovom spomenutom delu.

Irenej je smatrao da je ¢ovek u Edemu, dok jo$ nije sagresio, mogao posti¢i nesto $to u pocetku
nije posedovao. Ali kad je sagreSio, ako odbije da primi Hrista kao svoga Spasitelja i oslobodioca od
greha, liSava sebe dara besmrtnosti. Irenej tvrdi da je ¢ovek svojom neposlusnoscéu izgubio besmrtnost, i
da besmrtnost ne moze biti unutraSnje posedovanje neposluSnih. Nepoelusnos¢u je covek prekinuo
kontakt s Izvorom zivota, i tako se liSio besmrtnosti. Pali ¢ovek je izgubio pristup drvetu Zivota i zato je
postao smrtan (1. Mojsijeva 3,22.23).

Covek moze ponovo dobiti besmrtnost kao dar od Boga jedino u vezi s Hristom. »Ko ima Sina,
ima zivot; ko nema Sina BoZjega, nema Zivota.« (1. Joianova 5,12) Jedinstvo s Hristom je jedino sredstvo
kojim nam se daje besmrtnost. Besmrtnost mozemo dobiti jedino ako smo sjedinjeni s neraspadljivim i
besmrtnim Hristom.

Besmrtnost se vernima daje prilikom vaskrsenja u dan slavnog Hristovog drugog dolaska. Verni
¢e ustati u neraspadljivom ili besmrtnom telu, a neverni u raspadljivom ili smrtnom. Prve ¢eka nagrada,
vecni zivot, a druge sud i ve¢na kazna, a to je uniStenje ili druga smrt.

Sto se ti¢e nauke o sudbini nepokajanih gresnika, Irenejevo udenje je biblijsko uéenje. To udenje
je potpuno suprotno Tertulijanovom i Avgustinovom, koje ¢e postati sluzben stav Rimske crkve.
Tertulijan i Avgustin, budu¢i da veruju da Covek ima urodenu besmrtnost, i da i gresni vaskrsavaju u
besmrtnom telu, dosuduju im vec¢no mucenje u paklu, dok Irenej, nasuprot tome, istice da samo pravedni
ustaju besmrtni, dok gresnike ¢eka druga smrt.

Sta Irenej misli kad upotrebljava izraz »druga smrt«? On taj izraz poistovecuje s izrazom »pakao,
»jezero ognjeno«, »vecni oganj«.

Izraz »vecni (aionion) oganj«, »jezero ognjeno« ili »pakao« znaCe isto, i ova su mesta
pripremljena za sve otpale - za demone i nepokajane gresnike. »I smrt i pakao baceni biSe u jezero
ognjeno. I ovo je druga smrt.« (Otkrivenje 20,14)

Neki su tvrdili da Irenej kad spominje izraz »vecni (aionion) oganj« misli na ve¢no mucenje, a ne
na uniStenje. Irenej sistematski podvlaci, §to mnogi ne uvidaju ili ne Zele da shvate, da ve¢na kazna ne
znadi isto §to i ve¢no kaznjavanje. Prva smrt, posledica Adamovog prestupa, lisila je Coveka Zivota za
izvesno vreme, jer svi moramo umreti. Medutim, druga smrt liSava greSnika ve¢nog zivota, i zato je to
vecna smrt. Gre$nici ¢e jednom zajedno sa svojim gresima biti unisteni, nec¢e viSe postojati. Svemir ¢e
opet biti Cist. Nece postojati dualizam - dobro i zlo.

Irenejevo ucenje je suprotno i Origenovom ucenju. Origen je pretvorio pakao u »veliko CistiliSte«
u kome ¢e se sve duse ocistiti i zatim do¢i u Nebo. Irenej ne smatra oganj pakla sredstvom ociscenja vec
sredstvom kazne, sa veénom posledicom, a to je smrt, propast, uniStenje, prestanak postojanja. Irenej
smatra da ¢e vecni oganj spaliti gre$nike kao $to su nekada bili spaljeni Nadav i Avijud, Aronovi sinovi.

Na osnovu iznetoga zakljucujemo da je Irenej bio najodlucniji pobornik nauke o uslovnoj
besmrtnosti. On se dosledno drzao biblijskog ucenja o ¢oveku, o njegovom poreklu, prirodi i sudbini.
Smatrao je da je vecni zivot Hristov dar vernima, jer su oni u stalnoj vezi s Njime, koji je Izvor zZivota.
Verni ¢e primiti besmrtnost u dan vaskrsenja.

Sto se ti¢e veéne sudbine nepokajanih, Irenej ne veruje i ne ui da ée se oni veéno muéiti u ognju
pakla, niti da ¢e se u ognju pakla ocistiti i na kraju spasiti. On u¢i da nepokajane gresnike ¢eka veCna
kazna, a to je druga smrt.

ATENAGORA - PRVI ZASTUPNIK UCENJA O BESMRTNOSTI DUSE
MEDU HRISCANSKIM APOLOGETIMA

Pocevsi s Atenagorom (127-190 n.e) pojavljuje se medu hris¢anskim apologetima novi pogled na
c¢ovekovu prirodu i sudbinu - ucenje o urodenoj besmrtnosti duse. To ucenje narocito ¢e razviti Tertulijan
iz Kartage (umro oko 240), koji ¢e ga povezati s naukom o beskrajnom mucenju zlih u ognjenom paklu.

71




Medu predstavnicima hriS¢anske misli iz pocetka tre¢eg stolea mozemo razabrati tri razlicita
pogleda na covekovu prirodu i sudbinu. Tu su na prvom mestu, kao najstariji pravac, zastupnici nauke o
uslovnoj besmrtnosti. Ovde spadaju apostolski oci, apologeti Justin Martir, Tacijan, Teofil
Antiohijski, Melito Sardski, Polikrat Efeski i Irenej i hriS¢anski pisci Novacijan i Arnob.

Zastupnici drugog pravca ili druge Skole su Atenagora i Tertulijan. Oni uce da ¢ovek poseduje
neumrlu dusu, i da ¢e se greSnici zbog svojih greha muciti u veénom paklu. Ovaj pogled odraz je
Platonovog ucenja i on ¢e postati dominantni stav Crkve, potiskujuci sve vise biblijsku nauku o uslovnoj
besmrtnosti.

U tre¢i pravac ili u tre¢u Skolu spadaju oni koji zastupaju nauku o univerzalnoj restauraciji ili
obnovi. Oni u€e da ¢e se na kraju, nakon $to budu ociS¢eni »tajanstvenim ognjem, svi spasiti, pa i sam
davo. Zacetnik ovog ucenja je Origen, a nje govi sledbenici su Euzebije Cezarejski, Bazil Cezarejski,
Grgur iz Nise, i dr.

o ; .
Atenagora je prvi uveo crkvu uenje o besmrtnos ti duse.

U ovom i u slede¢em poglavlju pozabavicemo se glavnim predstavnicima drugog teoloSkog
pravca, a zatim ¢emo govoriti o Origenu kao glavnom predstavniku ucenja o sveopstoj restauraciji ili
sveopStem spasenju.

Atenagora se rodio u Atini. Dobro je poznavao grcku nauku, a osobito Platonovu filozofiju.
Prihvativsi hri§¢ansku veru, postao je ucitelj vere, katiheta, u Aleksandriji.

Atenagora je napisao dva dela: Apologiju ili Odbranu (oko 177) i traktat O vaskrsenju (oko
187).

U svojoj Apologiji, upucenoj caru Marku Aureliju i njegovom sinu Komodu, odbacuje tri lazne
optuzbe neznabozaca protiv hriS¢ana: da su hris¢ani kanibali (da na svojim sastancima jedu decu i piju
njihovu krv), da su ateisti i nemoralni. Atenagora je ne samo pobijao ove optuzbe ve¢ je nastojao da
pokaze da su hris¢anstvo i1 platonizam u osnovi saglasni i da je hri§¢anstvo ve¢ prihvatilo najvaznije
elemente Platonove filozofije.'

Atenagora sebe smatra hris¢aninom i filozofom. U svojoj Apologiji (Odbrani) jo§ otvoreno ne
zastupa koncept o urodenoj besmrtnosti. No u trideset i prvom poglavlju njegove Odbrane nalazi se
njegova prva izjava o Zzivotu posle smrti onih koji teze Bogu i koji nastoje da budu bez mane i
besprekorni. Posto je izjavio da je Bogu sve poznato, dodaje. »Uvereni smo kada budemo oslobodeni
sadasnjeg zivota, da ¢emo ziveti boljim zivotom, boljim od sadasnjega zivota, nebeskim, a ne zemaljskim,
buduéi da éemo biti blizu Boga, s Bogom, oslobodeni svih promena ili stradanja u dusi.«’

Govore¢i o sudbini greSnika, Atenagora kaze da greSnike ¢eka oganj. Zatim dodaje: »Jer nas Bog
nije nacinio kao ovce ili stoku, kao neki nusprodukt, da bismo morali poginuti ili biti uniteni.«’ Sudbina
gresnika je gora od unisStenja.

U trideset 1 Sestom poglavlju svoje Odbrane izjavljuje da ¢e nasa tela prilikom vaskrsenja biti opet
rekonstruisana. Nasuprot onima koji tvrde da sa raspadanjem tela propada i dusa, i da nema vaskrsenja,
Atenagora veruje u vaskrsenje tela i izjavljuje da ¢e telo biti kaznjeno zajedno s dusom.

Pitanje ¢ovekove prirode i sudbine, dotaknuto u Odbrani, Atenagora je opSirnije izneo u svom
spisu Vaskrsenje mrtvih.

72




Njegova je teza da je Bog stvorio ¢oveka da zivi. Bozji je cilj bio, tvrdi Atenagora, da Covek zivi,
a Bozja vrhovna namera se ne moze osujetiti. Nemoguce je, uporno nastoji Atenagora, da ¢ovek ne Zzivi.
Zato svi ljudi moraju Ziveti ve¢no, dobri i zli, sre¢ni 1 bedni.

Atenagorina tvrdnja da ¢e svi ljudi vecno Ziveti po¢iva na pretpostavki da je Bog stvorio ¢oveka
besmrtnim. Za tu tvrdnju ne navodi nikakav biblijski dokaz, ¢ak ne spominje ni Hristovo vaskrsenje kao
jamstvo naseg vaskrsenja.

Covek se, prema Atenagorinom uéenju sastoji od duse i tela. Oboje moraju biti sjedinjeni da bi
covek ziveo. Prilikom smrti telo se raspada. Stanje izmedu smrti i vaskrsenja sli¢no je besvesnom stanju
coveka za vreme spavanja. Tek se vaskrsenjem nastavlja zivot.

O vaskrsenju ovako pise: »lsta sila moze ponovo ujediniti ono §to je razjedinjeno, podi¢i ono §to
je oboreno, obnoviti i pozvati mrtve u Zivot, a raspadljivo preobraziti u neraspadljivo.«*

Atenagora uporeduje stanje mrtvih sa snom, nazivajuci besvestan san »bratom smrti«.

»Oni koji su mrtvi i koji spavaju podvrgnuti su slicnom stanju, barem §to se tice tiSine i odsutnosti
svesti o proslome i sadagnjem, ili 0 samom postojanju i svom Zivotu.«’

Vaskrsenje je potrebno da bi ¢ovek primio nagradu ili kaznu za zivot koji je vodio u zemaljskom
zivotu. Ako bi se sa smrcu sve ugasilo, logi¢ni rezultat takvog ucenja vodio bi ateizmu; i ako bi samo dusa
bila besmrtna, tada sud ne bi bio pravedan.’

Atenagora pripisuje besmrtnost i dobrima i zlima, i jedni i drugi ¢e se vaskrsenjem odenuti
neraspadljivoscu, §to je u suprotnosti s u¢enjem apostola Pavla koji kaze da ¢e samo mrtvi pravedni ustati
u novom, neraspadljivom telu (1. Korin¢anima 15,42-44; Rimljanima 2,6-8).

Platon smatra telo zaprekom, zatvorom i prokletstvom za dusu. On odbacuje telo kad dusa umre.
Ali Atenagora kao hri$¢anin u svom razmisljanju dodaje nesto novo. Za njega je telo zaista vazan Covekov
deo. Telo, prvobitno stvoreno da bude besmrtno, postalo je Adamovim grehom smrtno. Ali Atenagora
smatra da ¢e prilikom vaskrsenja sva tela - zlih i pravednih - primiti svoju prvobitnu besmrtnost. Pavlov
opis vaskrsenja pravednih, slavna promena i besmrtnost koja se daje pravednima da bi ih osposobila za
veéni Zivot, primenjuje se sada, po Atenagori, da opiSe i vaskrsenje nepravednih.’

»Smrtno telo«, pise Atenagora, »mora se odenuti besmrtno$¢u i neraspadljivos¢u da bi moglo
podneti veéni bol.«*

Atenagora ne govori o veCnim mukama zlih u ognjenom paklu. O tome ¢e uciti Tertulijan i
kasnije Avgustin. On takode ne uci da ¢e zli kad okaju svoje grehe i kad se ociste biti spaseni 1 uzivati
vecno blazenstvo s pravednima. Tu ¢e nauku zastupati Origen i kasnije njegovi sledbenici: Euzebije
Cezarejski, Bazil Cezarejski i dr.

Atenagora je Platonov sledbenik §to se ti¢e nauke o besmrtnosti duse s tom razlikom §to Platon
smatra dusu zarobljenom od strane tela, koje smréu propada, dok dusa dalje zivi. Atenagora, medutim,
smatra da Covek, kao Bozje stvorenje, postoji samo dok su dusa i telo sjedinjeni. Posto je Bog stvorio
coveka da Zivi, onda mora i telo da vaskrsne, i tako opet dode do sjedinjenja duse i tela. To je glavno
Atenagorino ucenje.

TERTULIJAN - PROPOVEDNIK NAUKE O VECNIM MUKAMA ZLIH

U trec¢em stole¢u Kartaga postaje centar hris¢ana severne Afrike. Tu je najverovatnije prevedena i
prva Biblija na latinski jezik - Vetus Latina (stari latinski prevod). Ovde je nastala prva hri§¢anska
literatura na latinskom jeziku. Tu je najpre grcki jezik bio zamenjen latinskim.

Tertulijan i Kiprijan su najistaknutiji predstavnici severne Afrike u treCem stole¢u. Oni su
ujedno prvi veliki hris¢anski pisci koji su pisali latinskim jezikom.

Tertulijan (160-240), obdaren sjajnim umom, rodio se u Kartagi od neznabozackih roditelja.
Svrsio je prava u Rimu. Vrativsi se u Karatagu kad mu je bilo oko 40 godina, prihvatio je hris¢ansku veru,
privucen hrabros¢u mucenika i svetim Zivotom hri$¢ana.

Tertulijan je bio prvo veroucitelj, zatim sveStenik i najzad biskup crkve u Kartagi. Bio je
najplodniji pisac svoga vremena i smatra se osnivacem i ocem latinske teologije.

Tertulijan je autor veceg broja apologetskih, teoloskih, polemic¢kih i asketskih dela, pisanih ve¢im
delom na latinskom jeziku. Bio je neustrasiv borac protiv neznabostva, jevrejstva i jeretika. Uvek je bio
angazovan u borbi.

Nekoliko godina posto je postao svestenik, Tertulijan je priSao montanistickom pokretu. To je
ucinio zbog labavosti discipline u Rimskoj crkvi. Montanisti su nastojali da obnove apostolsko

73




hris¢anstvo. Osudivali su pijanstvo, zderanje i razvrat. Preporucivali su celibat kao reformu i reakciju na
nemoral u velikoj crkvi. Ocekivali su izlivanje Svetoga Duha i skori kraj sveta.

U svom delu Apologetika (Odbrana vere), napisanom oko 197. godine i upu¢enom rimskim
vlastima, on tvrdi da su hriS¢ani dobri gradani, koji odbijaju da obozavaju cara zato §to su monoteisti. U
polemickom spisu De preasciptione hereticorum (Protiv krivoveraca) isti¢e katolicki princip o tradiciji i
autoritetu Crkve, porice jereticima pravo da tumace Pismo smatrajuéi da je Pismo vlasnis§tvo Crkve i da ga
samo ona moze i ispravno tumaciti.

Razmotrimo malo blize dva njegova ucenja koja se odnose na covekovu prirodu i vecnu sudbinu -
ucenje o dusi i o ve¢nim mukama zlih.

Tertulijan je izgleda prvi formulisao nauku o »traducijanizmu« - ucenje da dusa deteta, prilikom
rodenja, proistice iz duSe oCeve, a da se ne stvara tek pri rodenju tela. Za njega je dusa izrazito razlicita od
tela, i ona je besmrtna. Tertulijan je prvi tvrdio da ¢e mucenje zlih biti vecno, kao Sto ¢e i sreca spasenih
biti vecna.

U svome delu De Anima (O dusi) iznosi svoje poglede o poreklu, prirodi i sudbini ljudske duse.
U¢i da dusa ima neku vrstu tela, ne pokuSavajuci da to Pismom dokaZze. Delo De Resurrectione Carne (O
vaskrsenju tela) pisano je protiv jeretika koji su proricali vaskrsenje tela. U tom delu najsnaznije se
izrazava Tertulijanovo shvatanje o besmrtnosti duse i o vecnim mukama zlih. Tu on nastavlja misao
Platona i svog prethodnika apologete Atenagore.

Na ¢emu temelji Tertulijan svoje ucenje o besmrtnosti duse i ve¢nim mukama zlih?

Tertulijan se pre svega poziva na Platona, a ne na Bibliju. »Nesto je poznato samo po sebi. Mnogi,
na primer, veruju u besmrtnost duse, svi veruju da ima Boga. Ja, dakle, mogu upotrebiti Platonovo
misljenje. On kaZe: 'Sve su duse besmrtne'.«'

Ipak Tertulijan odbacuje Platonovo ucéenje o preegzistenciji duse — to jest ucenje da su duse
nerodene i nestvorene, i da prema tome postoje od vecnosti.

Tertulijan u¢i da su duSe stvorene supstance koje imaju pocetak u vremenu. »Jer kad mi
priznajemo da je dusa proizasla iz Bozjeg duha, time joj pripisujemo pocetak. To Platon ne priznaje dusi,
jer on kaZe da je dusa nerodena i nena¢injena.«’

Posto je dusa jednom rodena i stvorena, ona sada poseduje zivot koga viSe ne moze biti liSena, uci
Tertulijan. Dusa viSe ne moze umreti ili ne postojati. To vazi za duse pravedne i zle, spasene i osudene.

Tertulijan propoveda ve¢no mucenje zlih u mistiénom ognju.

Tertulijan se poziva na 1. Mojsijevu 2,7. kao na dokaz o besmrtnosti duse. Ovaj tekst glasi: »l
stvori Gospod Bog ¢oveka od praha zemaljskoga i dunu mu u nos duh zivotni i posta Covek dusa ziva.«
Tekst ne kaze da je Bog udahnuo ¢oveku »besmrtnu dusu«, ve¢ mu je udahnuo »dah zivota«, pa je tako
Covek postao dusa ziva ili Zivo bice. Tertulijan misli da se iza izraza »Ziva duSa« krije besmrtnost, ali ne
primecuje da Biblija izraz »Ziva duSa« primenjuje i na niza stvorenja (1. Mojsijeva 1,20.21).

Govoreci o dusi, Tertulijan daje o njoj slede¢u neobi¢nu definiciju: »Mi dakle smatramo da dusa
proisti¢e iz Bozjeg daha, da je besmrtna, da ima telo, oblik, da je jednostavna po supstanci, da je po svojoj
prirodi razumna, da moze razvijati svoje mo¢i na razli¢ite nacine, da je slobodna u svom odluéivanju,
podlo%na promenama, obdarena instinktom predosecanja i da se razvila iz jedne prvobitno stvorene
duse.«

74




Napor da sjedini ljudsku filozofiju s bozanskom istinom odveo je Tertulijana u beznadnu zbrku.
Po njemu, dusa je nalik na Boga, ali je u isto vreme podlozna promenama kao i svako drugo vremensko
stvorenje. Ipak, ¢ovek ima besmrtnost nalik na Boga i u neku ruku je i sam deo bozanske supstance, tvrdi
Tertulijan.*

Da bi dokazao da je dusa besmrtna i telesna, Tertulijan se poziva i na svedocanstvo jedne
montanisticke prorocice ¢iju viziju doslovno citira. O toj viziji ovako pise: »Posto se narod posle svete
sluzbe razi$ao, ona nam je pricala §ta joj je bilo pokazano u videnju. 'Izmedu ostaloga', rekla je ona,
'pokazana mi je dusa u telesnom obliku, i u onome $to mi je bilo pokazano, bio je duh. To nije bilo nesto
prazno, ve¢ nesto Sto bi se rukom moglo uhvatiti, nesto prozirno i etericke boje; neSto potpuno nalik na
ljudsko biée'.«’

To je Tertulijanovo shvatanje o dusi i temelji na kojima pociva to shvatanje.

Tertulijanovo ucenje o vecnim mukama greSnika u paklu temelji se na dvema filozofskim
pretpostavkama: na Platonovoj ideji o besmrtnosti duse i na paganskoj ideji o takozvanom »tajnom« ili
»bozanskom« ognju, ognju koji vec¢no gori, ali ne spaljuje svoje zrtve, ve¢ ih obnavlja.

Ovim dvema pretpostavkama Tertulijan dodaje i neke biblijske tekstove kojima izvrée smisao da
bi podupro svoje glediste.

Tako, na primer, govori o nepropadljivosti zlih u paklu. Medutim, Biblija izraz »neraspadljivost«
ili »nepropadljivost« upotrebljava samo u vezi sa spasenima. Apostol Pavle upotrebljava taj izraz kad
govori o vaskrsenju pravednih (1. Korin¢anima 15,42-44.50.52.53-54) i kad duhovnu trku hri§¢anina
uporeduje s trkom olimpijskih trkaca:

»Svaki pak koji se bori od svega se uzdrzava: oni dakle da dobiju raspadljiv venac, a mi
neraspadljiv.« (1. Korin¢anima 9,25)

I apostol Petar govori o »neuveloj« i »neraspadljivoj« bastini koja se ¢uva na nebesima za verne
(1. Petrova 1,4). Tu bastinu Bog ¢e dati kao dar onima koji su »prerodeni ne od semena koje truhne, nego
od onog koje ne truhne, recju Zivoga Boga, koja ostaje doveka« (1. Petrova 1,23).

Tertulijan takode pogresno primenjuje izraz »besmrtan« na zle, dok Biblija taj izraz upotrebljava
jedino u vezi s Bogom (1. Timotiju 6,16) i sa svetima koji ¢e se prilikom vaskrsenja »obuci« u
besmrtnost, tj. koji ¢e tek prilikom vaskrsenja primiti besmrtnost (1. Korin¢anima 15,53).

Tertulijan takoce citira Isusove reci: »I ne bojte se onih koji ubijaju telo, a dusu ne mogu ubiti;
nego se bojte onoga koji moze i dusu i telo pogubiti u paklu.« (Matej 10,28)

Ovaj tekst jasno uci da ¢e telo i dusa zlih biti unisteni i da ¢e prestati da postoje. Tertulijan ne
prihvata ovo glediste. On uci da »ubiti«, »pogubiti« u paklu nije kazna i zato smatra da ovi izrazi znace
nesto drugo: »smrt« znaci »vecna beda«, a »ubiti« ili »unistiti«, »vecno ubijanje« i »vecno mucenje«.

Tertulijan je razmisljao na slede¢i nain: Prestanak Zivota za onoga koji bi mogao ve¢no postojati
nije kazna! Tertulijan razlikuje »uniStenje« od »kazne«, smatrajuci da unistenje nije kazna. On smatra da
»biti ubijen«, »biti uniSten«, »biti spaljen« nije kazna. Biti liSen vecnog Zzivota Tertulijan ne smatra
kaznom, zato je bio primoran da menja jasni smisao Pisma - smrt je proglasio »Zivotom u vec¢noj bedi«, a
unistenje »ve¢nim muéenjem, veénim ubijanjem«.®

Tertulijan je znao da pojedine re¢i u Bibliji koje prikazuju kaznu gresnika imaju odredeno i
doslovno znacenje. Ali zbog svoje teorije o ve¢nom mucenju zlih Tertulijan te re¢i nije mogao da upotrebi
u doslovnom, pravom znacenju. Zato im je promenio smisao da bi poduprle njegov pogled. Ali, naravno,
svaka teorija koja iziskuje takvo menjanje jezika i smisla Biblije ogigledno je nebiblijska.’

Kazali smo da se Tertulijanova koncepcija o ve¢nim mukama zlih temelji na dva shvatanja: na
Platonovoj ideji o besmrtnosti duse i na neznabozackoj ideji o »tajnom« ili »bozanskom ognju, koji, iako
sazize, ne spaljuje, veé¢ »obnavlja«, nanovo stvara.®

Tertulijan piSe da su zli »odredeni na kaznu vecnog ognja, koji po samoj svojoj prirodi
neposredno sluzi njihovoj neraspadljivosti. Filozofi su upoznati, kao i mi, o razlici koja postoji izmedu
obi¢nog ognja i tajnog ognja. Obican oganj po svojoj nameni veoma se razlikuje od ognja primenjenog u
bozanskoj kazni, jer taj »tajni oganj ne spaljuje ono $to sazize, veé¢ dok saziZe, u isto vreme i obnavlja«.’

Tertulijan opisuje vene muke osudenih u svom spisu De Spectaculis (Prizor)."’ Taj opis
nadmasuje opis pakla svih njegovih prethodnika. On ne pokazuje nimalo sazaljenja prema patnicima koji
se muce milionima godina, a da se nimalo ne priblizavaju kraju svoje agonije. Najgore je to $to on Cini
Boga autorom tih patnji. Ovo uzasno shvatanje pretvara Boga ljubavi u okrutnog mucitelja koga ¢e vecno
proklinjati njegove bezbrojne Zrtve. To nije drugo nego manihejski dualizam - vecna koegzistencija dobra
i zla. Ako bi to bila istina, onda bi saZaljenje, uzas, strah i bol iskljucivali svako nebesko bice, jer bi greh
bio ovekovegen."'

75




Biblija jasno uci da je »plata za greh smrt, a dar BoZzji je Zivot veéni u Hristu Isusu«.
(Rimljanima 6,23) Tertulijanovo ucenje o ve¢nim mukama zlih u paklu pored sve svoje okrutnosti i
nelogicnosti, prokréilo je sebi put u Katoli¢ku crkvu i do danas se kao dogma odrzalo u njoj.

KLEMENT ALEKSANDRIJSKI I ORIGEN -ZASTUPNICI NAUKE O OPSTOJ OBNOVI

Klement Aleksandrijski (150-220) roden je od nehriscanskih roditelja, verovatno u Atini ili
Aleksandriji. Postavsi hris¢anin, Klement je putovao po Grckoj, Italiji, Palestini, Egiptu i Istoku trazeci
istinu kod najslavnijih ucitelja svoga vremena.

Vrativsi se u Egipat, u Aleksandriju, dosao je pod uticaj Pantena, ulitelja katihetske Skole u tom
gradu. Tu je Klement postavljen za prezvitera i zatim je nasledio Pantena kao direktor katihetske $kole
(oko 190).

U Aleksandriji je Klement napisao svoja glavna dela po kojima je postao slavan, a to su: Saveti
neznaboScima (Protrepticus), Instruktor (Paedagogus) i Stromata ili Miscellanies (gréka re¢ koja znaci
¢ilim ili skup raznolikih stvari).

Sto se ti¢e uéenja o ¢ovekovoj prirodi i sudbini napominjemo da u svojim ranijim delima Klement
ne govori o dusi kao besmrtnom delu oveka. To je u to vreme bilo gnosticko i platonisticko glediste. Ali
u svojim poslednjim spisima, naro¢ito u Stromatama, uci da je duSa besmrtna i Cak priprema put
Origenovom restitucionizmu, uc¢enju da ¢e na kraju sve duse biti spasene, ¢ak i demoni.

Klement Aleksandrijski je prvi ucio da je sve kaznjavanje namenjeno dusi kao lek s ciljem da se
obnovi i ozdravi. Bog ga upotrebljava, kaze on, da reformise i ocisti ljude posle smrti kad dusa, odvojena
od tela, nije vi§e spre¢avana telom. Kao potvrdu za to navodi Klement Petrov izvestaj da je Hristos otiSao
i doslovno propovedao duhovima u tamnici (1. Petrova 3,19.20). Tako je koncept o paklu promenjen u
ogromno CistiliSte, u kome zlo biva uniSteno, a greSnik oc¢is¢en i obnovljen. Greh je izbrisan, ali gresnik
sacuvan. To ciS¢enje duse vrsi takozvani »ignis sapiens« (mudri oganj). O tom ognju Klement pise: »Mi
kazemo da oganj ne posvecuje telo, ve¢ gresne duse; ne mislimo na obican oganj koji sve prozdire, ve¢ na
oganj mudrosti, koji prozima dugu koja prolazi kroz oganj.«'

Klement je shvatio da ¢e zlo jednom biti uniSteno, ali nije shvatio da Biblija uci da ¢e i nepokajani
gresnici zajedno sa sotonom kao uzrocnikom zla biti jednog dana uniSteni. O tome svedoCi prorok
Malahija: »Jer, gle, ide dan, koji gori kao pe¢, i svi ¢e ponositi i svi koji rade bezbozno biti strnjika, i
upalice ih dan koji ide, veli Gospod nad vojskama, i ne¢e im ostaviti ni korena ni grane.« (Malahija 4,1)

Posle suda nepokajani gresni bice baceni u jezero ognjeno gde ih ¢eka druga smrt. »I more dade
svoje mrtvace, i smrt i pakao dadose svoje mrtvace; i sud primiSe po delima svojima. I smrt i pakao baceni
biSe u jezero ognjeno. I ovo je druga smrt. I ko se ne nade napisan u knjizi zivota, bacen bi u jezero
ognjeno.« (Otkrivenje 20,13-15)

Nasuprot ovoj jasnoj biblijskoj nauci da ¢e jednom biti unisteno zlo i nepokajani gresnici,
Klement uci da ¢e zlo biti uniSteno, ali gresSnici spaseni. To u€enje naziva se restauracijanizam ili opsta
obnova, a u grckom jeziku se za ovaj pojam upotrebljava izraz »apocatastasis«. Zapoceto u Klementovim
delima, ovo ucenje dalje je razvio Origen.

Prema Harnaku, Klement je izvr§io ogroman uticaj na hriS¢ansku crkvu svoga vremena. On je u
svoja ucenja uvodio sve viSe elemenata iz Platonove filozofije, koji su bili suprotni biblijskoj nauci, ali
koji su postepeno postali sastavni deo crkvenog ucenja.

Origen (185—254), uCenik i naslednik Klementov, bio je bez sumnje najveci pisac stare Crkve.
Filozof, teolog, apologeta, moralist, sjedinio je u svojoj licnosti sve talente uma, srca i duse,

Origen je najplodniji hris¢anski pisac. Njegovo najznamenitije delo je Heksapla. To je kriticki
tekst Staroga zaveta poredan u Sest kolona. U prvoj koloni je jevrejski tekst pisan jevrejskim pismom. U
drugoj jevrejski tekst pisan grckim pismom, u tre€oj se nalazi Akvilin gréki prevod, u Cetvrtoj Simahov
grcki prevod, u petoj tekst Septuaginta, a u Sestoj Teodocionov grcki prevod. Od ostalih dela veoma su
znacajna De Principiis (O principima) i apologetski spis Contra Celsum (Protiv Celza).

Dva osnovna ucenja Origenova bila su ucenje o preegzistenciji duse i o univerzalnom spasenju
svih dusa.

Origen uci o preegzistenciji duse i grehom ucinjenim u jednom ranijem Zivotu objaSnjava zla
kojima su ljudi podvrgnuti.

On odbacuje ucenje o vecnim mukama zlih u paklu koje se preko Tertulijana pocelo uvlaciti u
Crkvu. Po njegovom ucenju kaznjavanje se sastoji u tome Sto ¢e oganj gehene (tajni oganj, griza savesti)

76




ocistiti dusu od greha i pripremiti je za vecno blazenstvo. On uci o opstoj restituciji ili obnovi; uci da ¢e se
spasiti sve duse, pa i demoni.

Zadrzimo se malo blize na ovom njegovom ucenju, ali pre da napomenemo da je Origen poznat i
po tome §to je primenio alegori¢ku metodu u tumacenju Biblije. Prema Origenu, Bibliju mozemo tumaciti
na tri na¢ina, buduci da ona moze imati tri smisla: doslovni, moralni i duhovni. Po njegovom misljenju,
doslovni smisao nije pravi ili istinski. Moralni ili dublji smisao, misticki smisao, odnosi se na moralnu
materiju i verski Zivot na ovoj Zemlji. Duhovni smisao ti¢e se nebeskog Zivota, zivota u svetu koji treba
tek da dode.

Origen nije poricao da Pismo uéi o vaskrsenju, o licnom drugom Hristovom dolasku i milenijumu,
ako se ono uzme doslovno. Ali, prema Origenu, ovo nije pravi, unutra$nji smisao Biblije. Sve ovo treba
shvatiti u prenesenom smislu, duhovno. Tako je Origen mogao dati preneseni smisao svakom tekstu i liSiti
Bibliju sve njene sile i vaznosti.”

Kazali smo da su dva glavna Origenova ucenja bila ucenje o preegzistenciji duse i ucenje o opstoj
obnovi.

Bez preegzistencije duse Origen nije mogao objasniti i odbraniti sadaSnje stanje u svetu i dovesti
to stanje u sklad sa svojim shvatanjem Bozje pravde. A bez opste restauracije nije mogao naci resenje za
svoj sistem koji je smatrao da je u skladu s Bozjom pravdom i milo§¢u.

Evo S$ta Origen uci o dusi i njenoj preegzistenciji. Origen odreduje ljude kao »duse koje su
zatvorene u tela«.” Po Origenu dusa je stvorena da Zivi i ne moZe prestati da postoji. Dusa je »besmrtna« i
»nepropadljiva« ili »neunistiva«. Ona je bozanske prirode.

»Dusa nad kojom Bog vodi providencijalnu brigu je besmrtna; i, buduc¢i da je besmrtna i vecna,
nije zauvek iskljuena iz spasenja, iako se to prividno Cini. Ovo spasenje je odloZzeno za pogodnije
vreme.«

»Jer Bog postupa sa dusama ne samo imajué¢i u vidu ovaj kratki sadasnji zivot, koji obuhvata
Sezdeset ili viSe godina, ve¢ u odnosu na vec¢ni period, na vreme koje nece prestati. On se brine nad
dusama koje su besmrtne, kao $to je sam ve€an i besmrtan. Jer on je stvorio ¢ovekovu razumnu prirodu,
koju je nacinio po svom obli¢ju, nepropadljivu; i zato dusa koja je besmrtna, nije isklju¢ena kratkocom
sadasnjega Zivota od bozanskog leka i ozdravljenja.«*

Insistirajuci da je dusa vecna i besmrtna kao i sam Bog, Origen ne navodi u prilog ovoj tvrdnji ni
jedan biblijski tekst. To nije ni mogao, jer Biblija uci suprotno. Ona uci da je jedino Bog besmrtan i vecan.
On je »car nad carevima i gospodar nad gospodarima, Koji sam ima besmrtnost« (1. Timotiju 6,15.16).
»A caru vecnome, neraspadljivome, koji se ne vidi, jedinome premudrome Bogu Cast i slava vavek veka.«
(1. Timotiju 1,17)

Svoju nauku o preegzistenciji i besmrtnosti duse uzeo je Origen od filozofa Platona.

Od Platona je Origen uzeo i ideju o obnovi ili restauraciji greSnih dusa. Kod Platona je i Tertulijan
nasao i prihvatio ideju o ve¢nim mukama zlih u paklu. Platon je zastupao oba pogleda. U svom
Tartaru Platon je dao prototip Tertulijanovog pakla. Ali Platon je ograni¢io svoju beskrajnu muku zlih
samo na »nekolicinu« »neizle€ivih« gresnika. On je smatrao da je vecina »popravljivih«, »izleivih«. Za
tu veéinu pripremljeno je CistiliSte, jezero bede, u koje ¢e i¢i veéina dusa i iz kojega ¢e posle perioda
stradanja biti oslobodene i obnovljene. Cak u tartaru, koji je predviden za neizleGive, neki ¢e se oéistiti i
izi¢i iz njega kada budu potpuno ocisceni.

Na taj nacin Platonova filozofija nametnula je dve ideje: Tertulijanovo ucenje o ve¢nom mucenju
zlih u paklu 1 Origenovo uc¢enje o kona¢nom spasenju svih gresnika, ukljucujuci i sotonu.

Oba ova zastranjivanja proistekla su iz odbacivanja jasnih biblijskih istina. Oba su rezultat uticaja
neznabozacke filozofije.

»Zgrazavajuca slika o Bogu koju je nacrtao Tertulijan sa svojim postulatom o vecnom mucenju
zlih, stvorila je razumljivo osecanje odbijanja. Kao rezultat ove reakcije, Cetvrt stoleca kasnije javlja se
Origen da to ucenje suzbije sa svojom protivteorijom o sveopstoj restauraciji ili obnovi. Dok je Tertulijan
odredio nepokajanom gresniku ve¢no mucenje u paklu, Origen je sada pakao pretvorio u ogromno
Cistiliste u kome ¢e se gresnici ocistiti, pa i demoni, i na kraju ¢e svi biti spaseni i uzivace ve¢nu radost u
Bozjoj prisutnosti.»’

Kako je Origen doSao do ideje o ve¢nom spasenju svih gresnika?

On je tvrdio da mali broj »neizlecivih« ili »nepopravljivih« kojima Platon dosuduje vecne muke u
tartaru, nisu, u stvari, »neizle¢ivi« i »nepopravljivi«. Tako je neznabozacka filozofija zapravo snabdela
Origena idejom o opstoj obnovi ili spasenju svih greSnika. Ali kao hriS¢anski ucitelj morao je da dokaze
da je to i biblijska nauka. Medutim, Biblija jasno uci da ¢e zli biti uniSteni, njih ¢eka druga smrt; samo
pravedni ¢e naslediti besmrtnost (Jezekilj 18,21-23.30-32; Otkrivenje 20,12—15). Da bi jasno otklonio

77




znacenje biblijskih izraza »umreti«, »unistiti«, kojima Biblija opisuje sudbinu nepokajanih gresnika,
Origen tim izrazima daje preneseno, alegorijsko znacenje. Kao §to smo ve¢ ranije spomenuli, Origen je
smatrao da doslovno tumacenje Biblije nije ispravno, ve¢ da je ispravno jedino alegorijsko ili misti¢no
tumacenje. Kad Biblija spominje da ¢e gresnik biti unisten ili da ¢e zbog greha umreti, Origen izvrée
biblijski smisao tvrdeci da se ova opomena odnosi na greSnikov greh.

Cilj vatre pakla, smatrao je Origen, je da unisti zlo. Zlo je gorivo za pakao. Gnev Bozje osvete,
ucio je Origen, je za oCiS¢enje duse. On se primenjuje vatrom sa ciljem »isceljenja«. Pakao gori dok zlo ne
izgori. Proces koji unistava zlo je proces »CiS¢enja« greSnika koji u toku njegovog trajanja postaje sve
dovrSen, on zauzima svoje mesto u vecnoj slavi.

Origenovo ucenje vodi ¢udnim i neobi¢nim zaklju¢cima. Sudbina greSnika u Bibliji uporecena je s
plevom koju raznosi vetar; s kukoljem koji se saZize; s nerodnom lozom koja se odseca i spaljuje; s
bezvrednim ribama koje se odbacuju; s ku¢om koja je sazidana na pesku i koja ¢e sigurno pasti. Prema
Origenu, oganj nece spaliti kukolj, ve¢ ¢e ga na neki tajanstveni nacin pretvoriti u pSenicu; nerodna loza
bice tajanstvenim ognjem pretvorena u rodnu; bezvredne ribe postace vredne, a kuca koja se porusila jer je
bila sazidana na pesku, opet ¢e se podiéi iz svojih rusevina i staja¢e zauvek.® To su apsurdni zakljuéci koji
se mogu izvesti iz Origenovog ucenja o tajanstvenom ognju koji spaljuje zlo, a gresnika pretvara u sveca.

I Tertulijanov pakao i Origenov »tajanstveni oganj« su podjednako lazni, fantasticni i kobni za
pravu hris¢ansku veru, iako na suprotan nacin. Jedan preti onim $to Bog nije nikada dosudio; drugi
obecava ono $to Bog nije nikada potvrdio. Oboje je podjednako lazno.

Origen je smelo ucio o duhovnom ocis¢enju svih gresnika, ¢iS¢enje ognjem licne savesti. Tako je
ostavio po strani Hrista i Njegovu ulogu u spasenju coveka. Origenovo ociS¢enje je proces samoociscenja,
spasenja svojim ispastanjem, ane o¢is¢enje Hristovom krvlju, Njegovom zrtvom i posredovanjem za nas u
nebeskom Svetistu.

Origen je ne samo pogresno prikazao ¢oveka i njegovu sudbinu, ve¢ je svojim alegorijskim i
mistiénim tumacenjem izvrnuo pravi smisao svih vaznih biblijskih istina. Tako, npr., Bibdija uci da ¢e
Hristos po drugi put do¢i u sili i slavi, vidljiv svakom oku, na nebeskim oblacima. Origen uci da Hristos
»svaki dan« dolazi na »prorockom oblaku« svakom verniku. On uporeduje s decom one koji naivno
smatraju da ¢e Hristos do¢i li¢no i vidljivo.

Tako je Origen lokalizovao i individualizovao i biblijsku nauku o kraju sveta. Po Origenu kad
Hristos ude u dusu, tada za nju nastaje svrsetak sveta, jer je svet izgubio vlast nad dusom.

Origen je odbacio i doslovno vaskrsenje vernih tvrde¢i da ¢ovek vaskrsava kad ga Hristov Duh
podigne u novi zivot.

Nema takore¢i nijedne biblijske istine kojoj Origen nije promenio smisao svojim fantasti¢nim i
alegorijskim tumacenjem. Zato istoriar Milner s pravom kaze: »Ni jedan Covek nije naneo Hristovoj
crkvi vise Stete od Origena koji je uveo svoj slozeni sistem fantasti¢nog tumacenja kojim je kroz mnoga
stole¢a zamracio svetlost Biblije.«’

Origenova nauka o opS$toj restauraciji i spaeenju svih greSnika zadobila je znatan broj pristalica,
narocCito na istoku. Medu ove spadaju Gregorije Taumaturg, biskup u Novoj Cezareji, istoricar Euzebije
Cezarejski, Bazil Cezarejski, Grgur iz Nise, Diodor Tarski, Teodor iz Mopsuestije, i dr.

Medutim, Tertulijanovo ucenje o vecnim mukama zlih u paklu, poduprto naroc¢ito Avgustinovim
ucenjem i njegovim uticajem, postalo je u srednjem veku dominantno. Tek u vreme reformacije i kasnije
pocinju se opet javljati zastupnici istinske biblijske nauke o uslovljenoj besmrtnosti.

AVGUSTINOV UTICAJ OSIGURAVA PREVLAST NAUKE O
URODPENOJ BESMRTNOSTI LJUDSKE DUSE

U istoriji africke crkve, gde u tre¢em stolecu zauzimaju vidno mesto Tertulijan i Kiprijan, u
Cetvrtom stolecu se ovde pojavljuje najslavniji ucitelj latinske crkve - Avgustin.

Avgustin (Aurelisu Augustinus; 354-430) rodio se u Tagasti, kraj Kartage. Otac mu je bio
neznaboZzac, a majka pobozna hris¢anka. Ona se trudila da svog sina vaspita u veri, ali u pocetku nije
videla od svog truda mnogo uspeha. Zavrsivsi Skolovanje u Madauri i Kartagi, postao je profesor retorike.
Predavao je u Kartagi, Rimu i Milanu. U Milanu je prihvatio hriS¢ansku veru i doziveo obracenje
zahvaljujuéi propovedima milanskog biskupa Ambrozija. Ovo iskustvo je promenilo tok njegovog Zivota -

78




od svetovnog Coveka postao je svestenik, a 395. godine izabran za biskupa grada Hipona. Tu sluzbu vrSio
je trideset i pet godina.

Avgustin je ziveo u veoma burnom vremenu kada su Zapadni Goti pod Alarikom 410. godine
zauzeli 1 opljackali Rim. Mnogi hriS¢ani tada su mislili da je doSao kraj sveta. Medutim, neznaboSci su
smatrali pad Rima kao kaznu bogova, koji se osve¢uju zato $to je Rim napustio neznabostvo. Da bi uteSio
hris¢ane i suzbio glasove neznabozaca, Avgustin je napisao svoje najslavnije delo De Civita te Dei (Bozji
grad).

De Civita te Dei - Bozji grad - je najrazradenija i najsmelija filozofija istorije koja je ikada
napisana. Za Avgustina istorija je sukob izmedu zemaljskog »grada« ili carstva i »Bozjeg grada« ili
carstva - Crkve. To je veli¢anstvena drama koja se zavriava konaénim trijumfom Crkve.'

Avgustin je verovao u nepogresivi sistem nauke, koji se temelji na autoritetu. To ga je podstaklo
da sam od filozofa postane teolog. Kao teolog prihvatio je alegorijsku metodu tumacenja Biblije §to ga je
odvelo u mnoge zablude.

Sto se ti¢e tumadenja proro¢anstava, on napusta ranija crkvena tumadenja. Preterano uzvisuje
Crkvu kao ispunjenje obec¢anog Bozjeg carstva. Sadasnja crkva je Hristovo carstvo, u¢i Avgustin.

Hiljadugodisnje carstvo - milenijum - o kome govori Otkrivenje 20. poglavlje, pocinje, po
Avgustinovom tumacenju, sa prvim Hristovim dolaskom i traje sve do drugog Hristovog dolaska. Sotona
je ve¢ svezan, i sveti su ve¢ preuzeli carstvo i vladaju s Hristom za vreme ovih »hiljadu godina«.

Prvo vaskrsenje, o kome je re¢ u istom poglavlju Jovanovog Otkrivenja, znac¢i »duhovno
vaskrsenje«, dok ¢e se »telesno vaskrsenje« zbiti na kraju milenijuma.

Danilovo prorocanstvo o kamenu koji ¢e udariti u lik u sarti ga i posle ¢e od njega postati gora
(Danilo 2,34.35), koja ¢e ispuniti svu Zemlju zna¢i - po Avgustinovom tumacenju - pojavljivanje
hris¢anske crkve i njeno Sirenje po celome svetu, a ne drugi Hristov dolazak i uspostavljanje Hristovog
vecnog carstva. Crkva ¢e dovesti sve ljude u pokornost Hristu. To je borbeni koncept, koji ¢e promeniti
gitav tok teologke misli.”

Sto se ti¢e Govekove prirode i sudbine, Avgustin je bio najmoéniji i najuticajniji eksponent opste
urodene besmrtnosti ljudske duse i njene neuniStivosti. On nastavlja Tertulijanovo ucenje o vecnim
mukama zlih u paklu. Njegov pogled se temelji na kontradikciji da »smrt« znaci beskrajni Zivot. On je
pobrkao »veéni gubitak Zivota« sa »ve&nim Zivotom gubitka«.’

Avgustinov uticaj osigurao je u crkvi prevlast ucenju o besmrtnosti duse i o vecnom mucenju zlih u paklu.

79




Avgustinova je zabluda u tome $to nije pravio razliku o »zlu za vreme« od »zla za vecnost«. Zlo
je privremeno, prolazno, dok Avgustin uci da ¢e zlo, pored dobra, vecno trajati. To nije niSta drugo nego
persijski dualizam.

Vreme je relativno kratak period izmedu dve vecnosti - vecnosti proslosti i ve¢nosti koja ¢e tek
do¢i, s pobedom dobra kao konacnog kraja i cilja svemu. U toj budu¢oj ve¢nosti koja nece imati kraja,
nece biti nepokajanih gresnika. Origen je ucio da ¢e se i oni »ocistiti« tajanstvenim ognjem i na kraju
spasiti, dok ih Tertulijan i Avgustin drze u vefnom paklu. Tertulijanovo i Avgustinovo glediste
preovladavalo je u srednjem veku.

Odakle Avgustinu nauka o urodenoj besmrtnosti ljudske duse i o logi¢noj posledici tog ucenja -
veénom mucenju zlih u ognju pakla?

Ovo ucenje je Avgustin doneo sa sobom iz spekulacija grcke filozofije, koje je prihvatio dok jos
nije bio hri§¢anin. Jo§ pre svoga obrac¢enja Avgustin je pisao o urodenoj besmrtnosti ljudske duse, Sto
potvrduje da je prihvatio taj Platonov postulat kao svoj vjeruju.”

U petom stoleCu Avgustinov je uticaj bio tako mocan da je osigurao za sva kasnija stoleca,
naroCito na zapadu, prevlast nauke o urodenoj besmrtnosti duSe, a s time i vecni Zivot greSnika u
beskrajnim mukama pakla. U toku stotina godina javljace se samo sporadi¢ni glasovi neslaganja s tom
naukom. Ali promena ¢e ipak do¢i kao Sto ¢emo to videti u slede¢im poglavljima.

U toku srednjeg veka Avgustinova i Tertulijanoka »ortodoksija« o urodenoj besmrtnosti ljudske
duse i o ve¢nim mukama zlih bila je u prevlasti. Nauka o uslovnoj besmrtnosti koju su zastupali apostolski
oci, apologete Justin Martir i Irenej, a kasnije Arnob i Laktancije, bila je anatemisana, a njeni zastupnici
progonjeni.

Ali istina je nepobediva. Ona ¢e opet biti uzdignuta. Prava spoznaja o covekovoj prirodi i sudbini,
koja se temelji na Bozjoj re¢i, a ne na neznabozackoj filozofiji, opet ¢e do¢i do svog izrazaja i doneti
svoju zetvu.

1A%
PONOVNO OTKRIVANJE 1 OZIVLJAVANJE NAUKE O
USLOVNOJ BESMRTNOSTI

PONOVNO OTKRIVANJE NAUKE O USLOVNOJ BESMRTNOSTI TOKOM SREDNJEG
VEKA

Krajem drugog i pocetkom treceg stoleca u hris¢ansku crkvu pocinju sve vise da ulaze ucenja i
obicaji strani Cistoj biblijskoj nauci. Pod uticajem antijevrejske propagande i neznabozacke tradicije u
hris¢ansku crkvu u Rimu i Aleksandriji poc¢inje da se uvlaci obi¢aj svetkovanja »Suncevog dana« - nedelje
umesto biblijskog dana odmora - Subote, a pod uticajem grcke filozofije pocinje se u istim sredinama
prihvatati Platonovo ucenje o besmrtnosti duSe i o ve€nim mukama zlih u paklu umesto biblijskog ucenja
o uslovnoj besmrtnosti.

Ucenju o besmrtnosti duse i o ve¢nim mukama zlih u paklu pridruzuje se u petom stolecu i uc¢enje
o mukama dusa u Cistilistu.

Odakle nauka o Cistilistu i kako je ona usla u hrisS¢ansku crkvu?

I ova nauka poti¢e od Platona, a on ju je preuzeo iz gréke mitologije. Prema Platonu i grékoj
mitologiji, dusa je besmrtna, i ona posle smrti odlazi u podzemlje - u had. Duse pravednika dobijaju kao
mesto boravljenja Jelisejska polja, gde uzivaju blazenstvo; gresnici bivaju baceni u mracnu dubinu - u
Tartar, gde trpe ve¢nu kaznu. Neki gres$nici nisu nepopravljivo zli. Takvi su posle izvesnog vremena
¢iS¢enja provedenog u posebnom odeljenju oslobodeni i ubrojeni medu pravedne. O tom predelu i procesu
¢iS¢enja govori Platon u svojim spisima Phaedonu i Gorgiasu. On je podelio ljude na tri klase: dobre, zle i
»srednje«. Ovi »srednji« mogu se osloboditi svog bednog stanja posle procesa ¢iS¢enja.

Avgustin, prihvativsi Platonov koncept o predelu beskrajnih muka, ¢ini se da je bio prvi u koga se
rodila misao o ¢iS¢enju »besmrtne duse«, dok telo lezi u grobu, iako on izri¢ito odbacuje »tre¢e« mesto
kao nepoznato hri§¢anima i strano biblijskoj nauci." Avgustin je u¢io da ima »nekih koji su napustili ovaj
svet; koji nisu tako zli da ne bi zasluzili milost, a niti tako dobri, da bi imali pravo na neposrednu sreé¢u«.”

80




Cistiliste kao mesto u kome se duse ognjem ¢&iste od greha, bilo je nepoznato na Istoku i na
Zapadu sve do pape Grgura 1 (540-604). Grgur I je govorio o CistiliStu s izvesnom neodlu¢noscu. Ipak,
napomenuo je da se dusa Cisti ognjem. Kasnije je dodato da se dusi u ¢istiliStu moze pomo¢i kupovanjem
indulgencija, plaanjem mise za mrtve i molitvama za mrtve. Tu novotariju dalje je dogradio Toma
Akvinski, a sabor u Firenci 1439, godine proglasava dogmom po papi Eugenu IV.

Isto¢na crkva nije priznala zakljucak Firentinskog koncila.

Prema Firentinskom koncilu covecanstvo se sastoji od svetaca, greSnika i »srednje« klase. Sveci
idu u nebo, gresnici u pakao, a »srednji« u CistiliSte. Trentski koncil (1545—1563) je na svome dvadeset i
petom zasedanju potvrdio dogmu o cistiliStu, izglasanu na Firentinskom koncilu. Koncil je potvrdio
postojanje »srednjeg mesta« - CistiliSta - i prokleo one koji se s time ne slazu. Katekizam Trentskog
koncila izjavljuje: »Medu njima je i oganj Cistilista, u kome se duse pravednih ljudi Ciste vremenskom
kaznom da bi bile primljene u svoju veénu domovinu, u koju ne moze uéi nista pogano.«’

U srednjem veku narod je Ziveo u velikom strahu od uZasa veénog ognjenog pakla. Cistilite je
izmisljeno da ublazi strah od pakla i ogromnoj vecini vernika pruzi nadu u spasenje. Pronaden je i »lek«
da se skrate muke dusa u cistiliStu - to su indulgencije ili kupovanje oprostajnica, placanje misa za mrtve i
molitve za mrtve. Istoricar Moshajm kaze da je izmiSljotina o ¢istiliStu i o strahu u vezi s njime veoma
povecala autoritet svestenstva i njihove interese.

Ucenje da se dusa moze ognjem ocistiti je zapravo ucenje o spasenju delima. To je negiranje
spasonosne evandeoske nauke o opravdanju verom u Hrista i u Njegovu Zrtvu ociS¢enja — o spasenju
milo$¢u (Rimljanima 3,23.24; Efescima 2,8).

Promene nastale u hris¢anskoj crkvi - uenje o besmrtnosti duse, o ve¢nim mukama zlih u paklu i
manje zlih u distilistu, iako dominantne u Katolickoj crkvi srednjeg veka, nisu bile svuda i od svih
prihvacéene. U toku stoleca bilo je onih koji su ostali verni biblijskoj nauci o uslovnoj besmrtnosti.

Jedan od pobornika nauke o uslovnoj besmrtnosti bio je Sofronije (Sophronius), u¢eni monah iz
Damaska, koji je kasnije postao jerusalimski patrijarh (634. god). On je bio duhovna glava Jerusalima
kada je ovaj grad pao pod vlast muslimanskih Saracena (637). Sofronije je napisao jednu sinodalnu
poslanicu u kojoj dolazi do izrazaja njegova vera u uslovnu besmrtnost. Na Drugom carigradskom
koncilu, odrzanom 680. godine, proc€itana je sinodalna poslanica bivSeg patrijarha Sofronija u kojoj iznosi
svoj pogled na besmrtnost duse. On izmedu ostalog kaze: »Ljudske duse nemaju prirodnu ili urodenu
besmrtnost. Samo darom BoZjim primaju dar besmrtnosti i neraspadljivosti.«*

Platonovo ucenje o besmrtnosti duSe uslo je preko apokrifnih spisa, kasnije dodatih Starome
zavetu, i preko filozofa Filona u jevrejstvo, a kasnije je to uCenje prihvatio i islam.

Ovo tradicionalno ucenje o besmrtnosti duse uzdrmala su u srednjem veku dva velika religiozna
ucitelja i filozofa: Averes i Majmonides.

Averes, ili Abul Valid Muhamed ben Ahmad (1126-1198) bio je najslavniji srednjovekovni
arapski filozof, rodom iz Kordove u Spaniji. Bio je podjednako cenjen u hriséanskim i arapskim
krugovima. Isticao se kao lekar i pravnik, a bio je autor i veCeg broja naucnih i filozofskih rasprava.
Osobito je bio na glasu kao slavni Aristotelov komentator.

Averes je izvrsio veliki uticaj na kontroverze o dusi. Kao Aristotelov sledbenik, nije verovao u
individualnu besmrtnost duse. Verovao je da smréu umire ceo Covek, pa i dusa. Zbog takvog ucenja
smatrali su ga krivovercem i muslimanski i katolicki teolozi.

Njegov najveci protivnik bio je Toma Akvinski, najslavniji skolastik 13. stoleca, koji je napisao i
jednu knjigu protiv Averesa. Skolasticka filozofija bila je stole¢ima podeljena u odnosu na ¢ovekovu
prirodu i sudbinu. Neki su u pitanju duse viSe sledili Platona, a drugi Aristotela. Ovu borbu misljenja o
prirodi nastojao je da prekrati papa Leon X, koji je na Petom lateranskom koncilu 1513. proglasio dogmu
o besmrtnosti duse.

Moses Majmonides ili Moses ben Majmon (1131-1204), slavni Averesov uc¢enik, rodom iz
Kordove, bio je ne samo slavan jevrejski teolog, ve¢ i Cuveni lekar i astronom. Kao jevrejski teolog,
Majmonides je ucio da je besmrtnost obecana samo pravednima, dok zle ¢eka potpuno unistenje. Oni
koji su nedostojni ve¢nog Zivota, zauvek e prestati da postoje, bi¢e unisteni. On pise: »Plata pravednih
sastojace se u tome $to ¢e ziveti u venom blazenstvu, a kazna zlih bi¢e u tome $to ¢e biti liSeni tog
bududeg Zivota i §to e biti istrebljeni.«’

Za cCistotu morala i prvobitnog hri§¢anskog ucenja bori se u srednjem veku evandeoski pokret
poznat pod imenom valdenZani.

Iz savremenih dokumenata saznajemo da su postojale dve grane valdenzana, starija, poznata pod
nazivom »lombardijski siromasi«, i mlada, poznata pod imenom »lionski siromasi«. Ovi poslednji poticu
od Petra Valda kao svog osnivaca.

81




O prvoj grani pisSe Aleks Muston: »Po mom misljenju valdenzani alpskih dolina potomci su
primitivnih hri$¢ana koji su se u ovim dolinama sacuvali od svih izopacenja koja je Rim postepeno unosio
u evandeosku nauku. Nisu se oni odvojili od katolicizma, nego se katolicizam odvojio od njih izmenivsi
prvobitnu nauku.«® Valdenzani, ma koji bio njihov izvor, bili su biblijski hri§¢ani. Oni su preveli Sveto
pismo na svoj jezik i tumacili ga samo u njegovom prirodnom smislu. Odrzali su nacelo sveopsSteg
svestenstva vernih.

Valdenzani su verovali u apsolutni autoritet i nadahnu¢e Pisma, u Trojstvo, u spasenje preko
Hrista, u duznost da propovedaju Jevandelje bez obzira na crkvene zabrane. Poricali su nedostojnom
svesteniku pravo da deli sakramente, bili su protiv zakletve, smrtne kazne, odbacivali su ¢istiliste, molitvu
za mrtve, prizivanje svetaca i obozavanje relikvija.

Uzastopnim progonima Rim je nastojao da unisti valdenzane, ali uprkos zatvorima, ognju i macu,
njihovo pravilo vere uvek je bilo Sveto pismo, bez apokrifnih dodataka. Oni su dobro poznavali Bozju rec,
na koju su se uvek pozivali u svojim raspravama s protivnicima.’

Valdenzani su poricali da postoji »tre¢e mesto«, to jest CistiliSte. Tvrdili su da apostolska Crkva
nije znala za CistiliSte, niti su Hristos, apostoli i njihovi verni sledbenici igde i ikada ucili da se treba moliti
za mrtve. Valdenzani su znali da se katolicko ucenje o Cistilistu i o korisnosti molitava za mrtve ne temelji
ni na jednom kanonskom spisu Biblije, ve¢ jedino na apokrifnom spisu 2. O Makabejcima 12,40

Na valdenzanski pokret nadovezuje se i veliko delo engleskog reformatora DZona Viklifa (1324-
1384), nazvanog »jutarnjom zvezdom« reformacije. Viklif je 1372. postao doktor teologije i profesor
teologije na oksfordskom univerzitetu.

Prilikom svog putovanja na evropski kontinent, kao kraljev izaslanik, Viklif je dosao u dodir s
valdenzanima, a imao je i priliku da blize upozna zlo koje je potresalo Crkvu - raskos i razvrat visokog
klera. Po svom povratku u Englesku, poceo je da ukazuje na zablude koje su se uvukle u Crkvu. Ustao je
protiv indulgencija, krstaskih ratova, transupstancijacije, hodoc¢asc¢a, relikvija i protiv mise za umrle.
Viklif se borro za dva nacela: prvo da oslobodi Crkvu od njenih veza sa svetovnim poslovima, i, drugo, da
sprovede reformu Crkve uzevsi »zakon Jevadelja« umesto »crkvene tradicije«.

Svojim reformatorskim radom dosao je u sukob sa crkvenom hijerarhijom u Engleskoj. U maju
1377. papa Grgur XI izdao je pet bula u kojima je osudio Viklifovo ucenje i trazio da se Viklifu
onemoguci rad kao profesoru u Oksfordu.

Grgur XI je preduzimao sve §to je mogao da bi uc¢utkao reformatora, ali je sam umro pre nego §to
je docekao Viklifov kraj. Viklif je umro prirodnom smrcu, ali njegovi neprijatelji nisu bili time zadovoljni.
Na saboru u Konstanci 1415. osudili su njegovu nauku i doneli zaklju¢ak da se njegove kosti iskopaju i
Spale. To je ucinjeno 1428. godine, vise od Cetrdeset godina posle reformatorove smrti.

Viklif je svom narodu dao Bibliju na narodnom jeziku, verujuéi da Sveto pismo mora biti pravilo
vere i1 zivota. Da bi upoznao ljude s Jevandeljem, poslao je putujuée propovednike, lolarde, verne i
jednostavne ljude, koje je poucio Sta i kako treba da propovedaju, opremivsi ih pripremljenim
dispozicijama evandeoskih propovedi.

Viklif je verovao u spasenje jedino putem vere u Hristovu Zrtvu pomirenja i u Bibliju kao jedini
temelj vere i Zivota. Smatrao je da je prava vera li¢na zajednica pojedinca s Bogom, i da je prava crkva
skup ljudi koje je Hristos oslobodio i kojima je On jedina glava.

Od Avgustina pa sve do 12. veka imamo malo izveStaja o uslovnoj besmrtnosti. U
srednjovekovnoj Katolickoj crkvi prevladavaju tri dogme o ¢oveko voj prirodi i sudbini: 1. vera u urodenu
besmrtnost duse; 2. vera da dusa odmah posle smrti tela odlazi u raj, pakao ili ¢istiliste; i 3. vera da zli trpe
vecne muke u paklu.

U 12. veku javljaju se izvan Katolicke crkve dva velika filozofa i teologa, Averes, arapski filozof,
i Majmonides, jevrejski filozof i teolog, koji su svojim ucenjem, oslanjajuéi se na Aristotela, uzdrmali
tradicionalno verovanje u besmrtnost duse kako u redovima svojih sunarodnika tako i u redovima
skolastika.

Podvojenost medu katolicima o stanju duse zeleo je da prekrati papa Leon X, koji je na Petom
lateranskom koncilu 19.12.1513. proglasio dogmu o besmrtnosti duse.

Autenticni ¢uvari biblijske nauke u srednjem veku bili su valdenzani, ¢iji su misionari prodrli u
mnoge evropske zemlje, pa i u Englesku. Odbacili su papinu dogmu o ¢istilistu kao i o vecnim mukama
zlih u paklu. Verovali su da je besmrtnost dar koji ¢e Hristos dati vernima prilikom vaskrsenja. To je bilo
glediste i velikog reformatora Viklifa.

82




POBORNICI USLOVNE BESMRTNOSTI U DOBA REFORMACIJE

Reformacija u Sesnaestom veku znacila je novo otkrivanje izgubljenih i zaboravljenih
evandeoskih istina kao i odbacivanje raznih zabluda koje su se tokom stole¢a uvukle u Crkvu.

Jedna od zabluda koja se uvukla u hris¢ansko verovanje iz paganske filozofije je verovanje da je
dusa po prirodi besmrtna. Tesno povezano s ovim verovanjem je ucenje o svesnom stanju duse izmedu
smrti i vaskrsenja; ucenje da pravedne duse odmah posle smrti tela odlaze u raj, manje pravedne u
Cistiliste, a gre$ne u vecni ognjeni pakao gde trpe uzasne muke.

Ovo je ucenje strano Bibliji. Nigde se u Starom zavetu ne spominje izraz »besmrtnost« ili
»besmrtna dusa«. U Novom zavetu izraz »besmrtan« spominje se dvaput i to samo kao atribut Gospoda
Boga. On je jedini besmrtan (1. Timotiju 6,16; 1,17).

Biblija jasno u¢i da se ¢ovek za vreme smrti nalazi u besvesnom stanju, koje Isus naziva »snom«
(Jovan 11,11; Propovednik 9,5.6.10).

Vaskrsenjem se ulazi u buduci zivot. Postoji vaskrsenje pravednih - na zivot; i vaskrsenje zlih - na
vecnu propast (Jovan 5,28.29). Nigde se u kanonskim spisima Staroga ili Novoga zaveta ne spominje
cistiliste. To je ljudska izmisljotina, kojoj je cilj da ublazi strah od ve¢nog pakla.

Pojam uslovna besmrtnost, koji zastupa Biblija, znac¢i da covek ne poseduje urodenu besmrtnost,
ve¢ da je moze jedino primiti kao dar od Boga, i to u Casu vaskrsenja pravednih prilikom Hristovog
drugog dolaska (1. Korin¢anima 15,21—23; 1. Solunjanima 4,13-17). Vaskrsenje je nasa uteha i nada u
vecni zivot. Kad ne bi bilo vaskrsenja, naSa vera i nada bile bi uzalud (1. Korin¢anima 15,16—19). To je
sustina biblijske nauke o uslovnoj besmrtnosti.

U ovom poglavlju predstavicemo nekoliko pobornika ove nauke u doba reformacije. Govori¢emo
o Luteru i njegovom stavu prema uslovnoj besmrtnosti, o stavu anabaptista i o engleskom reformatoru
Vilijamu Tindalu i njegovom saradniku Dzonu Fritu.

Martin Luter (1483—1546) se s pravom smatra vodom nemacke reformacije, pionirom
protestantizma. To je postao zahvaljujuci latinskoj Bibliji koju je otkrio u erfurtskoj univerzitetskoj
biblioteci i koju je poc¢eo uporno da proucava.

Posle polozenog doktorata iz teologije 1512. godine, bio je imenovan za profesora biblijske nauke
na novoosnovanom vitenberSkom univerzitetu. Na tom univerzitetu biblijska teologija zamenila je
skolasticku spekulativnu teologiju. Budué¢i da je imenovan kao profesor Biblije i biblijske teologije,
odlucio je da brani Sveto pismo od svih zabluda. U njegovim predavanjima Bozja re¢ uzdignuta je kao
kona¢an autoritet, iznad koncila, Crkve i pape.'

Pripremajuéi predavanja iz Psalama i Poslanice Rimljanima, otkrio je zaboravljenu istinu o
opravdanju ili oprostenju greha verom u Hristovu Zrtvu prinetu za nas na krstu (Rimljanima 3,23-27). Na
njega je naroCito uticala izjava apostola Pavla: »Pravednik ¢e od vere ziv bitil« (Rimljanima 1,17)
Razumeo je da je pravednost kojom se covek moze spasiti jedino Hristova pravednost - Njegov bezgresan
zivot i Njegova dragovoljna zrtva prineta za nas - koju Hristos uracunava i poklanja onima koji Ga
prihvataju kao svoga Spasitelja.

Luter je naglasavao da svoj pogled vere uvek treba da upravimo Hristu, treba da se uzdamo u
Hristov zZivot i Njegovu pobedu. Hristos nas spasava, a ne spasavaju nas sakramenti ili Crkva.

Luter nije samo drzao studentima predavanja o ponovo otkrivenim evandeoskim istinama, ve¢ je o
tome propovedao i u crkvama. Tako se njegov glas i uticaj sve vise §irio.

U svojim propovedima Luter je trazio reformu u Crkvi. Ustao je protiv prodavanja oprostajnica.
Pape su tvrdile da mogu iz »riznice svetaca« crpsti milost za oprostenje vremenskih kazni za grehe zivih i
mrtvih, tj. za duSe u CistiliStu. Godine 1515. Luter je triput propovedao protiv oprostajnica, a 1517. godine
31. oktobra pribio je na vrata crkve u Vitenbergu svojih 95 teza, u kojima je poricao vrednost oprostajnica.
Povod za pribijanje ovih teza bio je dolazak dominikanca Tecela, papinog opunomocenika za prodavanje
oprostajnica u ovaj grad. Tecel je obecavao svima koji kupe oprostajnice oprostenje od proslih i buduc¢ih
greha, bez vere i pokajanja. Oprostenje se moglo kupiti i za duse u CistiliStu. Tecel je tvrdio da ¢im novac
padne u sanduce za darove, dusa se odmah oslobada iz CistiliSta. Na taj nacin sakupljao je novac za
gradnju nove katedrale svetog Petra u Rimu. Luter je osudio trgovanje oprostajnicama jer je ono ljudima
ulivalo laznu nadu u spasenje.

Objavljivanjem 95 teza putem Stampe i objavljivanjem veceg broja spisa u kojima je napao
zablude i zloupotrebe Rimske crkve, Luter je izazvao protiv sebe gnev i osudu Rima, $to je konacno
dovelo do njegovog iskljucenja iz Crkve.

83




Proucavaju¢i Bibliju, Luter je ponovo otkrio ne samo istinu o opravdanju verom u Hristovu krn
ociscenja, vec i istinu u odnosu na ¢ovekovu prirodu i sudbinu.

Proucavajuci Bibliju Luter je saznao da ¢ovekova dusa za vreme smrti »spava, to jest nalazi se u
nesvesnom stanju, a ne da se nalazi u svesnom stanju u nebu, ¢istilistu ili paklu.

»Luter je prihvatio nauku o 'spavanju duse' na temelju Biblije, i zatim je tu nauku upotrebio
pobijajuéi dogmu o CistiliStu i 0 oboZavanju svetaca. To je bila njegova vera do poslednjeg ¢asa njegovog
zivota.«’

Luter je odbacio papinu dogmu o CistiliStu i s tim u vezi ucenje da duse u svesnom stanju trpe
muke u Cistilistu odmah posle smrti. Razumeo je da ova nauka nema biblijskog temelja. Tvrdio je na
temelju Biblije da za vreme smrti dusa pociva, spava, liSena svesnosti. Izjavio je mnogo puta da se mrtvi
nalaze u nesvesnom stanju, da nista ne vide, nista ne ¢uju i nita ne osecaju i ne shvataju. NaglaSavao je da
je smrt »sladak san«, i da ¢e mrtvi spavati do dana vaskrsenja, koje obuhvata i telo i dusu; tada ¢e se oboje
opet sjediniti.

Komentari$uci tekst iz Propovednikove knjige 9,10, Luter piSe: »Jo§ jedan dokaz da su mrtvi
besvesni. Solomun misli da mrtvi spavaju i da ni o ¢emu ne misle. Oni leze ne brojeci ni dane ni godine,
ali, kad se budu probudili, u¢ini¢e im se da su spavali tek jedan trenutak.«’

Iste misli prozimaju i Luterova uputstva o hris¢anskom pogrebu: »Mi hris¢ani koji smo otkupljeni
dragocenom krvlju Gospoda Isusa, treba da se vezbamo i navikavamo da na smrt gledamo kao na dubok i
sladak san. Pred Bogom smrt je zaista san, jer o tome Isus svedoCi kada kaze: 'Lazar na$ prijatelj, zaspa',
ili 'Devojka nije umrla, nego spava'.«* (Jovan 11,11; Matej 9,24)

Luter se retko osvrée na pitanje veénih muka u ognjenom paklu. Niko nije u doba reformacije
pokrenuo problem tradicionalnog koncepta o ognjenom paklu, kako su ga uneli u hris¢anstvo Tertulijan i
Avgustin. Taj problem bice kasnije pokrenut.

Prihvativsi biblijski stav o besvesnom stanju mrtvih ili o »spavanju dusa«, Luter je bio svestan da
se stavlja na stranu prezrene manjine. lako je u ono vreme gotovo sav svet bio protiv ovog shvatanja, cak i
mnogi Luterovi saradnici, ni§ta ga nije moglo pokrenuti da promeni svoje misljenje. Istina kako ju je
shvatio, vezala je njegovu savest i on se osecao obaveznim da je objavi svetu.

Luterova je najveca zasluga Sto je preveo Bibliju na narodni nemacki jezik, ¢ime je najvise
doprineo da se utvrdi knjizevni nemacki jezik. Trudio se da ucini da proroci i apostoli »progovore«
Nemcima kao da su njihovi zemljaci. Njegova je velika zasluga $to je ponovo otkrio istinu o opravdanju
verom u Hristovu Zrtvu otkupljenja, a ukazao je i na pojedine zablude koje su se uvukle u Crkvu kao plod
ljudskog umovanja. Medu ove zablude izriito ubraja »nauku o transupstancijaciji, uenje da je papa
vladar sveta, kralj neba i bog na zemlji, zatim uéenje da je dusa besmrtnac,’

Anabaptisti Sesnaestog stole¢a spadaju veéim delom u onu manjinu koja je smatrala da duse
izmedu smrti 1 vaskrsenja »spavaju, to jest da se Covek za vreme smrti nalazi u nesvesnom stanju.

Re¢ »anabaptisti« znaci oni koji se ponovo krstavaju, jer ne priznaju valjanim krStenje male
dece. Anabaptisti su katolicko krs§tenje smatrali bezvrednim iz dva razloga:

1. Zbog nacina krstenja koji u Katolickoj crkvi nije ispravan, jer se dete krStava prskanjem
vodom po glavi, a biblijski nacin krStavanja je uronjavanje u vodu celog ¢oveka, Sto predstavlja umiranje i
pogreb starog ¢oveka i ustajanja na nov zivot novog ¢oveka.

2. Sto malo dete nije sposobno da veruje i bude pou¢eno osnovnim istinama BoZje redi §to je
osnovni uslov da krstenje bude valjano (Matej 28,19.20).

Anabaptisti se nadovezuju na sli¢ne religiozne pokrete ranijih stole¢a kao Sto su bili novicijani,
pavlikijani, petrobruzijani, henri¢ani i valdenzani. Svi oni isticali su pokajanje, veru i novorodenje kao
uslov koji treba da ispune oni koji Zele da budu krsteni.

U Sesnaestom stolecu bilo je viSe grupa anabaptista. Vecina je imala zdravu biblijsku nauku, ali
bilo je i fanati¢nih grupa, kao $to je bila ona koju je sac¢injavao Tomas Mincer sa svojim pristalicama. Oni
su svojim fanatizmom ozloglasili ceo anabaptisticki pokret.

Po geografskoj rasprostranjenosti anabaptiste mozemo podeliti u sledec¢e grupe: Svajcarska,
holandska, nemacka, austrijska, poljska i engleska.

U Poljskoj se osecao uticaj husita. Tu se pojavio i religiozni voda Faustus Socinus, koji je sa
svojom grupom bio blizak anabaptistima, narocito u pogledu nacina krstavanja.

Za poljsku grupu anabaptista, kao i za socinijane, karakteristicno je da su stajali na stanovistu
uslovne besmrtnosti.

U jednoj anabaptistickoj Konfesiji vere Stampanoj u Krakovu 1574. godine, nalazi se sledeci
znacajan iskaz: »Tako prikljucivsi se krStenjem telu Hristovom moze usmrc¢ivati staru Adamovu prirodu i
biti preobraZen u nebeskog Adama u &vrstoj veri u veéni Zivot posle vaskrsenja.«’

84




Anabaptisti u Poljskoj nisu verovali da dusa odmah posle smrti odlazi u raj, ve¢ su verovali da se
dusa izmedu smrti i vaskrsenja nalazi u besvesnom stanju i da je vaskrsenje trenutak kada ¢e primiti vecni
Zivot.

Faustus Socinus (umro 1604) zastupao je jo§ izrazitije nacelo uslovne besmrtnosti. Poricao je
urodenu besmrtnost duse, odbacio je dogmu o Cistili§tu i vecnim mukama zlih u paklu, kao i ucenje o
svesnom stanju duse posle smrti tela.

»Mnogi od njih (socinijana) odbacuju odvojeno postojanje duse verujuci da je Covek jedinstveno
bice, 1 da je njegova jedina nada u besmrtnost vaskrsenje. Oni odbacuju da je ¢ovek u svesnom stanju
izmedu smrti i vaskrsenja, jer buduci da ceo Covek umire, tako ¢e i ceo Covek biti pozvan u odreden Cas da
vaskrsne. Vreme provedeno u toku smrti nema za njega nikakvo znagenje.«’

Medu pobornike nauke o uslovnoj besmrtnosti mozemo ubrojiti i Mihaela Servetusa (1509-
1553), Spanskog pravnika, lekara i teologa. On je odbacivao nauku o Trojstvu i krStenje male dece.
Verovao je da je dusa smrtna, i da je besmrtnost dar koji ¢e Hristos dati vernima u ¢asu vaskrsenja. Zbog
ovog udenja progonili su ga i katolici i protestanti. PotraZio je uto¢iste u Zenevi, ali je tu bio uhapgen,
osuden i spaljen na lomaci 27. oktobra 1553. godine. Servetusovo ucenje je takoreci istovetno s u¢enjem
Faustusa Socinusa i veceg broja anabaptista.

Nauka o uslovnoj besmrtnosti, kao §to smo ovde pokazali, Sirila se u doba reformacije kako medu
Luterovim sledbenicima, tako i medu anabaptistima i socinijanima. Pristalice te nauke bili su svuda
progonjeni, i mnogi su umrli mucenickom smréu.

Medu pobornike uslovne besmrtnosti spadaju i dva velika engleska reformatora Vilijam Tindal i
DzZon Frit.

Vilijam Tindal (1490-1536) je najveéi engleski reformator, odlian lingvist i prvi prevodilac
Novog zaveta s grékog na engleski jezik.

Tindal je razumeo da je nemoguce rasSiriti istinu i utvrditi narod u njoj bez Biblije na narodnom
jeziku, Zato je odlucio da nastavi delo koje je pre njega zapoceo Viklif: da prevede Bibliju na engleski
jezik. Oko 1522. godine rekao je: »Ako mi Bog postedi zivot, ucini¢u da ¢e seoski decak koji ide za
plugom znati vise iz Pisma nego $to znaju svestenici i monasi koji kritikuju moje propovedanje.«

Tindal se latio svoga zadatka. Odlucio je da prevede Novi zavet na engleski jezik. Pri tome se
sluzio Erazmovim grckim Novim zavetom kao izvornim tekstom. Ali, uskoro su ustali neprijatelji
reformacije s namerom da osujete ovaj njegov poduhvat. Tindal je uvideo da nema mesta u Londonu, ni u
Engleskoj gde bi mogao da obavi taj posao i zato je otiSao u Nemacku. U Kelnu je Stampao Jevandelje po
Mateju i Marku. Kad su ga neprijatelji i ovde vrebali sa ciljem da ga ubiju, pobegao je u Vorms a zatim u
Antverpen gde je nastavio svoj posao. Hiljade primeraka njegovog Novog zaveta bilo je prokrijum¢areno
u Englesku, gde su se crkvene vlasti svom zestinom borile protiv njega. Engleski biskupi iskljuéili su
svakoga ko bi Citao Tindalov Novi zavet.

U Antverpenu je pao u ruke neprijateljima. Izdao ga je jedan mladi Englez kome je on ukazao
gostoprimstvo. Tindal je bio domamljen izvan teritorije »slobodnog grada«, na podrucje koje je pripadalo
kralju Karlu V i bacen u zatvor. Posle sedamnaest meseci zatvora, izveden je na sud i osuden na smrt kao
jeretik. Najpre je bio liSen svesteniCke Casti, zatim obeSen i spaljen. Tindal je bio spreman za takav kraj,
jer je osam godina ranije napisao: »Samo je jedan put koji vodi u carstvo zivota - to je put kroz
progonstvo, stradanje i samu smrt po Hristovom primeru.« Njegove poslednje reci bile su: »Gospode,
otvori o€i kralju Engleske!« Ispocetka je izgledalo da ¢e njegova molitva ostati neusliSena, jer je Henrik
VIII izdao zapovest kojom je zabranio prevodenje Biblije na narodni jezik. Ali ve¢ iduc¢e godine promenio
je odluku. Engleski prevod Biblije, takozvani Koverdejl Novi zavet bio je po kraljevom nalogu stavljen u
svaku crkvu u Engleskoj.

Kakav je bio Tindalov stav o ¢ovekovoj prirodi i sudbini?

O tome najvise saznajemo iz polemike koju je Tindal vodio sa Tomasom Morom, drzavnim
sekretarom za vreme Henrika VIII. Mor je napisao pamflet pod naslovom Dijalog ser Tomasa Mora u
kome je napao Luterov i Tindalov stav brane¢i nauku Rima. Tindal mu je odgovorio na sve primedbe u
svom spisu Odgovori ser Tomas Morovom Dijalogu, pozivajuci se na Pismo. Na to je Tomas Mor objavio
protiv Tindala drugi spis pod naslovom Pobijanje Tindalovih odgovora.

U svom odgovoru Tomasu Moru, Tindal pise: »Kad Mor dokazuje da su sveti ve¢ u nebeskoj
slavi zajedno s Hristom, te kaze: 'Ako je Bog njihov Bog, oni su na nebu, jer Bog je Bog Zivih a ne
mrtvih', ovde Mor iskrivljuje Hristov argument kojim Hristos dokazuje vaskrsenje. Hristos tvrdi da ¢e
Avram i svi sveti vaskrsnuti, a ne tvrdi da su njihove duSe ve¢ na nebu. Za takvu nauku se u Hristovo
vreme joS nije znalo. Sa tvrdnjom da su sveti ve¢ na nebu, Mor odbacuje vaskrsenje i obezvreduje Hristov
argument. Kad Hristos navodi Pismo da je Bog Avramov Bog i dodaje da Bog nije Bog mrtvih ve¢ Zivih,

85




time On dokazuje da Avram mora vaskrsnuti (Matej 22,32). Ako bismo sa Morom tvrdili da je Avramova
dusa ve¢ na nebu, time bismo poricali Hristov argument.«®

Levo: Vilijam Tindal, engleski reformator; desno:lTomas Mor, engleski humanist; dole: DZon Frit,

mucenik zbog odbacivanja nauke o Cistiistu.

Ovaj tekst jasno pokazuje da Tindal nije verovao da duse vernih u ¢asu smrti odlaze u nebo, ve¢ je
verovao da one do vaskrsenja »spavaju«. Tvrdio je da suprotno stanoviste odbacuje Hristov argument u
prilog vaskrsenja. Tindal se takode slagao s Luterom da je nauka o urodenoj besmrtnosti i o Cistilistu
»papska izmisljotina« pozajmljena iz »neznabozacke filozofije«.’

Najblizi Tindalov saradnik bio je DZon Frit (1503-1533). Bio je veoma sposoban, obrazovan i
hrabar reformator. Tindal ga naziva »svojim sinom u veri«. | kralj Henrik VIII i kardinal Tomas Velsi
imali su za njega ambiciozne planove, ali on se okrenuo od njih jer mu je srce prionulo uz Hrista i
Njegovu istinu. Zbog svoje revnosti u propovedanju Jevandelja, uskoro je bio optuzen da Siri Luterovo
krivoverje. Bio je zatvoren, ali na intervenciju kardinala Velsija bio je pusten na slobodu. Svestan da mu u
Engleskoj preti opasnost, potrazio je utociSte na kontinentu, u Nemackoj. U Marburgu se sastao s
Tindalom i pridruzio mu se u prevodenju Novog zaveta. Kasnije su obojica oti§la u Antverpen, u Belgiju,
gde su zavr$ili prevod Novog zaveta i poceli prevoditi Stari zavet.

Za vreme ovog boravka u Belgiji Frit je napisao Raspravu o ¢istiliStu u tri dela, u kojoj odgovara
Tomasu Moru, biskupu Fiseru i Rastelu, Morovom rodaku, na njihove tvrdnje i stav o Cistilistu. Frit pobija
nauku o ¢istiliStu argumentom da je vaskrsenje jedina nada u buduci zivot i da vecni zivot imamo samo u
Hristu.

Buduc¢i da je ve¢ vise godina bio odsutan iz Engleske, pozeleo je da se vrati u domovinu i svojim
sunarodnicima propoveda Jevandelje.

Vrativsi se u Englesku, poceo je da propoveda, ali uskoro je bio uhapSen i zatvoren u zloglasni
Tauer. Mucen gladu i zlostavljanjima, Frit nije klonuo duhom, ve¢ je i u zatvoru napisao vise traktata i
jednu knjigu kao odgovor na pisma Tomasa Mora.

86




Izveden pred sud koji su sacinjavali engleski crkveni velikodostojnici, osuden je na smrt. Ali jo$
mu je bila data mogucnost da bude pomilovan, ako pozitivno odgovori na dva pitanja: 1. veruje li u
Cistiliste 1 2. veruje li u transupstancijaciju, to jest da se hleb i vino prilikom pricesti pretvaraju u Zivog
Hrista. Odgovorio je da je oCevidno da se ni CistiliSte ni transupstancijacija ne mogu dokazati Pismom.
Ovo poricanje bilo je njegova smrtna presuda. Spaljen je na lomaci 4. jula 1533. godine.

Tindal i Frit svoju veru u Boga i u Njegovu istinu kakvu su otkrili u Pismu zapecatili su smrcu, jer
su ljubili Boga i istinu viSe od svog zivota. Verovali su da je Bog svoju Crkvu, svoje verne sledbenike
ucinio ¢uvarima istine i da su oni odgovorni da je prosire po celom svetu.

POBORNICI USLOVNE BESMRTNOSTI U NOVIJE VREME

Od vremena reformacije u 16. stole¢u do naSih dana javlja se veci broj pobornika uslovne
besmrtnosti. Oni pripadaju razli¢itim konfesijama, a po zanimanju su ve¢im delom propovednici ili
profesori teologije. Profesor LRoj Edvin Frum u svom delu The Conditionalist Faith of Our Fathers
(Uslovna vera nasih otaca) donosi po stole¢ima popis svedoka u prilog uslovnoj besmrtnosti: u Sesnaestom
stolecu navodi 11 imena, u sedamnaestom 19, u osamnaestom 23, u devetnaestom je ta lista porasla na
128 imena, a u dvadesetom stolecu na 137 imena.

U ovom poglavlju predstavicemo jednog istaknutog pobornika uslovne besmrtnosti iz
devetnaestog stoleca. To je dr Emanuel Petavel ili Petavel-Olif (1836-1895). Zatim ¢emo navesti
svedoCanstva cetvorice najpoznatijih savremenih teologa - Karla Barta, Rudolfa Bultmana, Oskara
Kulmana i Pola Tiliha.

Dr Emanuel Petavel ili Petavel—Olif je poznati Svajcarski teolog i autor. Studirao je teologiju u
Nojsatelu i Zenevi. Posle rukopoloZenja 1858. godine i propovednicke sluzbe u Svajcarskoj, Petavel je
postao propovednik jedne $vajcarske crkve u Londonu. Tu se upoznao s Edvardom Vajtom, istaknutim
pobornikom uslovne besmrtnosti, &ije je delo Zivot u Hristu (Life in Christ) uéinilo na njega sudbonosan
uticaj.

Petavelovo prou¢avanje Vajtovog revidiranog i prosirenog Zivota u Hristu, koji je 1880. godine
bio preveden na francuski jezik pod naslovom Uslovna besmrtnost (L'Immortalite Conditionnelle)
ojacalo je Petavelovo licno uverenje i potvrdilo njegovo vlastito osvedocenje da jedino ovom naukom, tj.
uslovnom besmrtnoséu, Citav evandeoski sistem Novoga zaveta moze biti povezan kao potpuna i skladna
sinteza sposobna da zadovolji zahteve modernog misljenja.'

Dr Emanuel Peta.wel, istaknuti propovednik uslovne besmrtnosti.

Godine 1878. Petavel je odrzao na univerzitetu u Zenevi seriju od deset predavanja o uslovnoj
besmrtnosti za studente i ostale sluSaoce. Godine 1886. odrzao je ponovo dvanaest predavanja o istoj temi
u Zenevi i Nojsatelu. Ova predavanja sadinjavaju osnovu njegovog najveceg dela objavljenog u Parizu
1891. godine pod naslovom Problem besmrtnosti (Le Probleme de I'lmmortalite).

87




Petavel je odlicno poznavao svu dotada$nju literaturu o uslovnoj besmrtnosti; impresivno je
njegovo poznavanje Biblije i svih tekstova koji se odnose na coveka i njegovu sudbinu; odli¢no je
poznavao i biblijsku semantiku.

Znacajno je njegovo moralno, filozofsko i eticko objaSnjenje problema u vezi s razliitim
pogledima na ¢ovekovu prirodu i sudbinu. Pokazao je i dokazao zablude i nedoslednosti ucenja o opstoj
restituciji, tj. o spasenju svih gresnika, kao i nehumanost i nepravednost u¢enja o ve¢nim mukama zlih u
ognjenom paklu.

Pregledacemo sada u glavnim crtama njegovo ucenje o uslovnoj besmrtnosti.

Cilj je njegovog dela, kaze Petavel, da odbrani i preporuci ovu nauku o besmrtnosti koja se moZe postiéi.

Petavel tvrdi da nauka ne pruza nikakav dokaz u prilog urodenoj besmrtnosti. Ne moze se tvrditi
da ¢ovek poseduje iskljucivu besmrtnost na osnovu svojstava koja su zajednicka njemu i ostalim zivim
bi¢ima. On kaZe: »Ne moZe se nau¢no dokazati da postoji Zivot nezavisno od organizma.«* Dalje kaZe:
»Um ¢ini se da je jedna od manifestacija Zivota.« Zakljucak koji se namece jeste: »Dusa umire zajedno s
telom.«’

U smrti li¢nost prestaje da postoji. Govoreci o smrti i o dusi, Petavel kaze: »Koliko nauka moze
nazreti, ne postoji izuzetak opStem zakonu smrti. Nakon kratkog zivota od nekoliko sati, dana i godina, svi
stanovnici zemlje, vode i zraka vracaju se u prah; njihovi sastavni elementi se rastavljaju i sacinjavaju
deli¢e novih hemijskih kombinacija, ali individuum kao takav prestaje postojati . . . Smrt znaci prestanak
organskih funkcija.«*

Platonova dogma o preegzistenciji duse i dogma o besmrtnosti duse su tesno povezane. To je, u
stvari, prikriveni panteizam. Petavel kaze: »Nema sumnje da je duh Bozji dao ¢oveku Zivotnu snagu, ali to
ne znaci da je stvorenje deo Stvoritelja i da zato poseduje besmrtnost koja je samo Bozje svojstvo.
Stvorena du$a ima svoj poCetak, zato ona dolazi i svome kraju. Ona ¢e do¢i svome kraju ako Stvoritelj ne
ovekovei njeno postojanje.«’

»Ako bi dusa posedovala nezavisnu i apsolutnu besmrtnost, onda ona ne bi bila stvorena, ve¢ bi
sa¢injavala deo samog Boga.«’

Platonovo ucenje o besmrtnosti duse nije dokazana istina. To je samo pretpostavka, a ne dokazana
istina. Platonova filozofija je izvrSila ogroman uticaj na hriS¢anstvo, i mnoge hris¢anske crkve se jo§ nisu
oslobodile tog uticaja.

Mnogi tesko shvataju da su »Zzivot« i »smrt« dva pola biblijske sfere, i da su to dve velike antiteze.
»Zivot u istorijskom i gramati¢kom smislu je postojanje koje se sastoji od akcije, ose¢anja i misli. Smrt je
prestanak postojanja; svrietak akcije, oseéanja i misli.«’

Popularna teologija, poreklom od Platona, smatra da zivot duse ne moze prestati i da »smrt« znaci
»veéni Zivot« usred greha i veénih patnji. Petavel tvrdi da je tradicionalno uéenje lazno. »Zivot« i »smrt«
su antiteze, kao crno i belo. »Ako bi smrt bila neko stanje zivota, onda bi ona bila i neka manifestacija
Zivota: kontradikcija je oéita.«®

Petavel istiCe da Biblija uc¢i o uslovnoj besmrtnosti. »Bog je ¢oveka stvorio s moguc¢noséu da
postane besmrtan. Dok je Adam bio u edemskom vrtu, mogao je jesti rod s drveta Zivota. Ali njegova je
besmrtnost bila uslovna. Cim je prekr$io od Boga dat uslov, osuden je bio da umre. Vise nije imao pristup
k drvetu Zivota koje ga je moglo uginiti besmrtnim.«’

Covek nije posedovao urodenu ili neotudivu besmrtnost. Neposlu$noséu prema Bozjem
postavljenom uslovu postao je smrtan.

»Stari zavet nigde ne spominje da Covek poseduje urodenu ili neotudivu besmrtnost. Izraz
'besmrtna dusa', omiljena formula crkvene frazeologije, nigde se u Bibliji ne spominje.«'’

Nauka o uslovljenoj besmrtnosti je Hristova nauka. Sam Hristos je »uslov besmrtnosti«. Hristos u
svojoj li¢nosti nudi jedini most ka pravednosti i nepropadljivom zivotu. To je cilj Jevandelja. Ko ima
Hrista, ima Zivot. (1. Jovanova 5,12)

Sto se ti¢e sudbine gresnika, Petavel kaze: »Tvrdokorni gresnici biée kao reka odvojena od izvora,
kao drvo bez korena i grana, kao svezanj kukolja koji se sazize, kao telesa koja crvi jedu. Oni ¢e propasti
u geheni.«'!

Nepokajane gresnike ¢eka »veéna kazna, a ne »veéno kaznjavanje«. Sto se tiGe veéne kazne,
Petavel kaze: »Treba uociti da kad pridev vecan' poblize odreduje neki akt, ve¢nost se pripisuje ne samom
aktu, ve¢ posledici akta. Taj pridev onda oznaCava veCnost posledice koju je prouzrokovao akt ili
orude.«"

Ucenje o ve¢nom Zzivotu u raju i paralelno tome o ve¢nom zivotu u paklu je Cisti persijski
dualizam. Biblija uci suprotno tome. Greh i gresnici bi¢e jednom zauvek uniSteni. »UniStenje je logi¢na

88




posledica greha posmatranog bilo sa metafizickog, pravnog ili moralnog gledista. Ko ustaje protiv Boga,
stavlja se izvan Zivota.«"

Lazno je takode ucenje o univerzalnom spasenju kome je zac¢etnik Origen. Po toj nauci spasenje je
neizbezno za sve. | gresnici su »osudeni na spasenje«, na »besmrtnost«. Takvo ucenje izvrée biblijske
pojmove. Po tom ucenju »unistiti« i »spasiti« znaci isto. Biblija u¢i o »drugoj smrti« ili kona¢noj smrti,
koja ¢e znaciti potpuno i definitivno unistenje. »Univerzalizam, tj. uenje da ¢e se svi spasiti, pokazuje se
velikodugnim na racun pravde i slobode.«'*

Petavel isti¢e superiornost nauke o uslovnoj besmrtnosti. Kondicionalna ili uslovna besmrtnost
ostavlja nepovredenom ¢ovekovu slobodu. Vecni zZivot se daje samo po Hristu, Autoru zivota. To je
njegova jedinstvena slava.

Kazna ¢e biti strogo proporcionalna. Krivica ¢e se meriti tacnom odgovornosc¢u. Bic¢e ostvarena
ravnoteza izmedu faktora: darovi, odgovornosti i kazna ili nagrada.

Govore¢i o prednosti nauke o uslovnoj besmrtnosti, Petavel kaze: »To je nauka koja ne
upotrebljava ni ublazavanje ni preterivanje. Ona stoji ¢vrsto na biblijskom temelju, dovodeci u sklad sve
izjave o Covekovoj prirodi i sudbini.. . Ona vodi ka poniznosti tasto dete od praha zemaljskoga, a uzvisuje
Isusa Hrista. Ona odbacuje podjednako manihejski pesimizam, koji u¢i o ve¢nom postojanju zla, kao i
Origenov univerzalizam, sa njegovim optimizmom, koji ne vidi ozbiljne opasnosti u zlu.«'

Nauka o uslovnoj besmrtnosti, istiCe Petavel, je centralna hri$¢anska nauka, jer se ona ti¢e ne
samo nase ve¢ne sudbine, ve¢ i Bozjeg karaktera i buduénosti hris¢anske religije. Na Zalost, ova nauka
nije jo§ dovoljno shvacena ni prihvac¢ena. Petavel smatra da za jednog hris¢anskog mislioca »nema vecée
radosti negoli boriti se za pobedu neke velike istine koja je jo§ pogresno shvacena«.'®

Dr Karl Bart, roden 1886. godine, Svajcarski teolog svetskog glasa, nastoji u svojim
mnogrbrojnim spisima da vrati hri§¢ansku teologiju teologiji »Ciste Bozje reci«.

Bart je u Nemackoj odrzao Cetiri predavanja o uslovnoj besmrtnosti, koja su objavljena u Bazelu
pod naslovom Besmrtnost (Unsterblichkeit), a 1958. su ista predavanja objavljena na francuskom jeziku
pod naslovom Besmrtnost (Immortalite).

Ovde dajemo kratak izvod iz ovih predavanja.

Bart kaze: »Ako hocu govoriti iz Ciste savesti moram dati neke izjave koje ¢e mnoge iznenaditi,
jer su suprotne Siroko prihvac¢enim idejama. Znate li da se re¢ 'besmrtnost' ne nalazi u Starom zavetu, a u
Novom se zavetu spominje samo dvaput. To je samo po sebi vrlo znacajno. A jos je neobicnije kad vidimo
u kom se smislu ove reci upotrebljavaju. 'Besmrtnost' se upotrebljava kao atribut Boga (1. Timotiju 6,16),
a ne coveka. Pismo izjavljuje da Bog poseduje besmrtnost i dodaje da je On jedini besmrtan.«

Urodena besmrtnost nije covekova osobina. »Besmrtnost ne moze biti covekova tekovina. Nju on
moze primiti samo kao nezasluzeni dar, kao dar Onoga koji je jedini po prirodi besmrtan.«

»Ovaj pogled, tako jasan i tako logican, a ujedno tako utesan ako ga dobro shvatimo, Crkva je
njegovu dusu i pocela gledati na smrt kao na oslobadanje duse koja je bila zatvorena u telu kao u zatvoru.
To je, u stvari, Platonova nauka. Ali nikada nemojte gubiti iz vida ¢injenicu da Biblija, kad govori o
propadljivosti ¢oveka, govori o ¢oveku kao celini. Dusa oznacava Covekov li¢ni Zivot, koji se moze
razlikovati od njegovog tela, ali ne moZe postojati odvojeno od njega, upravo kao Sto se telo moze
razlikovati od njegove duse, ali ne odvojeno od nje.«

Covek je celina, a ne odvojena dusa. »Biblija ne govori ni na materijalisticki ni na idealisti¢ki
nacin. Ona se izrazava realisticki. Bez sumnje ona se obraca dusi, ali dusi koja je utelovljena u ljudskom
telu, to jest nerazdvojno sjedinjena s telom koje jede, pije, koje se budi i spava; koje se bori i radi; koje
strada i koje se veseli; koje je Covek mlad ili star; i Zivot duse je zapravo i zivot tela.

Upravo to jedinstvo, taj totalitet upucuje na smrt kao na kraj ¢ovekovog vremenskog postojanja,
posle ¢ega je sam Bog njegova buduénost, njegova nada.«

Bart isti¢e da je Hristos nasa jedina nada u buduénost, u veéni Zivot. Zivot u zajednici s Hristom
osigurava nam besmrtnost.

»Bog je u Hristu postao smrtan ¢ovek, i kao takav svojom posluSnos¢u premostio je ponor izmedu
coveka i Boga. Hristos je uzeo na sebe nase grehe i kaznu; vecnu ¢ovekovu smrt - smrt svih ljudi, uzeo je
na sebe, udaljio je od nas. Da, On je to u¢inio; On koji nas ljubi, koji nas ljubi neiskazano, silno.«

»lsus je kazao: 'Ja sam vaskrsenje i zivot; ko veruje u mene, ako i umre, zivece'.«

To je Bartovo svedocanstvo o uslovnoj besmrtnosti.

Dr Rudolf Bultman, nemacki evangelisticki teolog, naglasava, kao i Bart, covekovo jedinstvo
nasuprot Platonovom shvatanju o neumrloj dusi koja se nalazi u telu kao u zatvoru, pa se smrcu oslobada
iz tog zatvora. Ovo ucenje, naglasavaju mnogi teolozi, strano je Bibliji.

89




Bultman porice da je apostol Pavle propovedao Platonov dualizam:

»lstrazivanje o Pavlovoj upotrebi reci 'soma’' (telo) pokazuje da Pavle ne stavlja 'telo' nasuprot
'dusi'. Isto tako Pavle ne poznaje helenisticki koncept o besmrtnoj dusi, koja bi se oslobadala od tela, niti
upotrebljava re¢ ’psyche’ (dusa) da bi oznacio srediste ili mo¢ mentalnog zivota koji bi ozivljavao
Govekovu materiju, kako je to obi¢aj kod Grka.«'’

Oskar Kulman je jedan od najpoznatijih savremenih teologa. On je od 1938. godine profesor
Novoga zaveta na univerzitetu u Bazelu, a povremeno drzi predavanja na Sorboni u Parizu. Njegovo
najpoznatije delo je Besmrtnost duse ili vaskrsenje mrtvih (Immortality of the Soul or Resurrection of the
Dead). U tom delu on naglasava fundamentalnu razliku izmedu gré¢ke nauke o smrtnosti duse i hri§¢anske
nauke o vaskrsenju mrtvih. Citav ponor deli ova dva koncepta.

Kulman istice da je jedina covekova nada u buduénost vaskrsenje iz mrtvih. Ta nada temelji se na
Hristovoj pobedi nad smréu. Hristos je umro, ali je i vaskrsnuo. On tu pobedu nije mogao izvojevati $to bi
jednostavno ziveo kao besmrtna dusa to jest da u sustini ne bi okusio smrt. On je mogao da pobedi smrt
time §to je stvarno umro.

Kulman istice da je vaskrsenje novo stvaranje i dodaje:

»Za Sokrata i Platona nije potrebno novo stvaranje. Po njima, telo je rdavo i ne treba dalje da zivi.
Onaj deo koji treba dalje da Zivi - dusa, ona uopste ne umire.«'

U vaskrsenju »ceo Covek« koji je stvarno umro, pozvan je u zivot novim aktom Bozjeg
stvaranja.'’

Nasuprot Platonu koji uci da je telo zatvor za dusu, apostol Pavle istice da je telo hram Svetoga
Duha.

Kulman kaZe da je vera u vaskrsenje kardinalna tacka celokupnog hris¢anskog verovanja.

Dr Pol Tilih, profesor teologije na Harvardskom univerzitetu u SAD, istice da je Covek po prirodi
smrtan. Ideja o urodenoj besmrtnosti due nije hriséanski koncept, ve¢ Platonova nauka. Covek mora
primiti zivot izvan, izvan sebe. Tilih ulazi u srce problema kada kaze: »Biblija pruza jasno tumacenje o
odnosu greha i smrti. Biblijski simboli su vrlo daleko od popularnog shvatanja besmrtnosti. Prema
izvestaju Knjige Postanka, covek dolazi od praha i vraca se u prah. On poseduje besmrtnost samo dotle
dok jede s drveta zivota, s drveta koje nosi bozansku hranu, hranu vecnog Zivota. Simbol je ocit.
Ucestvovanje u ve¢nome ¢ini coveka ve¢nim; odvajanje od vecnoga ostavlja coveka u njegovoj prirodnoj
ograniéenosti.«*’

Kulman isti¢e da je jedina ¢ovekova nada u buduénost vaskrsenje iz mrtvih.

Svedocanstva ove Cetvorice veoma istaknutih teologa u prilog uslovnoj besmrtnosti su logi¢na i
neoboriva, jer se temelje na BoZzjoj reci, koja je istinita. Tradicionalno verovanje u urodenu besmrtnost
ljudske duse, a s tim u vezi i uenje o vecnim mukama zlih u paklu ili o opStem spasenju svih gresnika ne
moze se dokazati Pismom. Ono je neznabozackog porekla; rezultat covekove filozofije, a ne bozanskog
otkrivenja.

90




CRKVA KOJA PROPOVEDA USLOVNU BESMRTNOST

U svetu postoji jedna univerzalna hris¢anska crkva sastavljena od svih onih koji veruju u Hrista,
ali u ove poslednje dane, u vreme opsteg otpada od Boga, Bog je podigao jedan ostatak koji drzi zapovesti
Bozje i ima veru Isusovu. Crkva adventista sedmoga dana smatra se ovim ostatkom, poslednjim
segmentom Hristove sedmostruke novozavetne Crkve kakva je pokazana apostolu Jovanu u Otkrivenju u
simbolu sedam crkava (Otkrivenje 2,1-3.22). Ovaj ostatak objavljuje spasenje po Hristu i objavljuje skori
Hristov dolazak.

Crkva adventista sedmog dana propoveda uslovnu besmrtnost. Ona smatra da je besmrtnost dar
Bozji, rezervisan samo za pravedne, i da se on daje vernima pod uslovom vere i poslusnosti. Ovaj dar bice
dat vernima prilikom vaskrsenja onih koji su »umrli u Hristu« (1. Solunjanima 4,16). Crkva adventista
sedmog dana takode veruje da mrtvi pocivaju u besvesnom stanju do Casa kada ih bude pozvao u Zivot
Onaj koji je »vaskrsenje i zivot« (Jovan 11,25). Ona takode veruje u potpuno uniStenje nepokajanih
gresnika vatrom Bozjeg suda na kraju velikog dana Gospodnjeg (Otkrivenje 20,12-15).

Stav Adventisticke crkve o covekovoj prirodi i ve¢noj sudbini oblikovan je u Osnovnim tackama
verovanja HriS¢anske adventisticke crkve. U tom iskazu se kaze:

1. da je »jedino Bog besmrtan« (1. Timotiju 6,16). Smrtan ¢ovek poseduje gresnu i smrtnu
prirodu. Vecni zivot je dar Bozji verom u Hrista (Rimljanima 6,23). »Ko ima Sina, ima Zivot«. (1.
Jovanova 5,12) Besmrtnost ¢e biti data pravednima prilikom Hristovog drugog dolaska, kad mrtvi
pravedni vaskrsnu iz svojih grobova i kad zivi pravedni budu preobrazeni da zajedno sretnu Hrista. Tada
¢e oni koji budu proglaseni dostojnim »obuci besmrtnost« (1. Korin¢anima 15,51-55).

2. Covek je za vreme smrti u besvesnom stanju. Da svi, dobri i zli, ostaju u grobovima od &asa
smrti do vakrsenja. (Propovednik 9,5.6; Psalam 146,3.4; Jovan 5,28.29)

3. da ¢e vaskrsnuti dobri i zli. Vaskrsenje pravednih zbice se prilikom Hristovog drugog dolaska;
vaskrsenje zlih bic¢e hiljadu godina kasnije. Pravedni ¢e vaskrsnuti na Zivot ve¢ni, a zli na propast veénu
(Jovan 5,28.29; 1. Solunjanima 4,13—18; Otkrivenje 20,5-10).

4. da ¢e na kraju nepokajani gresnici zajedno sa sotonom, zacetnikom greha, biti unisteni; da ce
prestati postojati, da ¢e biti kao da ih nije bilo, i da ée tako svemir biti o&is¢en od greha i gresnika.'
(Rimljanima 6,23; Malahija 4,1-3; Otkrivenje 20,9.10; Avdija 16)

Biblijska nauka o uslovnoj besmrtnosti kako je ovde formulisana bila je i nauka apostolske Crkve.
Nju su zastupali prvi hri§¢anski pisci, apostolski oci, zatim apologeti: Justin Martir, Tacijan, Irenej,
Novacijan, Arnob i Laktancije. Na zalost, preko crkvenih pisaca Tertulijana, Origena i Avgustina usla je u
hris¢anstvo Platonova nauka o urodenoj besmrtnosti duse, koja je kasnije prevladala u Crkvi. Platonizam
zastupa Cetvorostruki postulat: urodenu besmrtnost, svesno stanje za vreme smrti, ve¢ne muke zlih u paklu
1 verovanje u postojanje Cistilista.

Adventisti smatraju da je njihovo propovedanje uslovne besmrtnosti ponovno otkrivanje
zanemarenih i zaboravljenih istina, a ne neko novo otkric¢e, neka novina. Oni stoje na platformi apostolske
ortodoksije.”

Adventisti nisu jedini koji zastupaju nauku o uslovnoj besmrtnosti. U toku svih stoleca bilo je
pobornika uslovne besmrtnosti, Ciji se broj stalno povecavao, kako je to spomenuto u prethodnom
poglavlju. Mecutim, pored velikog broja svedoka u prilog uslovnoj besmrtnosti, svedoka iz raznih
hris¢anskih zajednica, malo je hri§¢anskih zajednica koje su kao institucije prihvatile nauku o uslovnoj
besmrtnosti. Ljudi tesko napustaju tradicionalno verovanje, a pogotovo one crkve koje su ocite zablude
proglasile dogmama. Malo je onih koji su spremni da odbace hiljadu zabluda radi jedne istine.

Adventisticka crkva kao celina stoji na stanovistu uslovne besmrtnosti, a njeni autori i teolozi
smatraju svojom prednos¢u i svetom obavezom da se bore za pobedu te istine koja je jo§ uvek
zaboravljena ili nedovoljno shvacéena.

Neki adventisticki autori napisali su znacajne monografije o uslovnoj besmrtnosti. Medu ove
spadaju Urija Smit, koji je napisao delo pod naslovom Ovde i posle (Here and Hereafter), zatim K.B.
Hajnes sa svojim delom Druga strana smrti (The Other Side of Death). Posebno valja istac¢i
monumentalno delo profesora Lroj Edvina Fruma (1890-1974) pod naslovom Uslovna vera nasih otaca
(The Conditionalist Faith of Our Fathers) (sv. I i sv. Il uizdanju Review and Herald, Washington D.C.
god. 1965).

Medu adventisticke autore spada i Elen G. Vajt (1827-1915), koja se s pravom moze smatrati
jedinstvenim i najreprezentativnijim piscem Adventisticke crkve. Istina E.G. Vajt nije napisala jedno delo
koje bi bilo isklju¢ivo posveceno pitanju uslovne besmrtnosti. Medutim, nauka o uslovnoj besmrtnosti

91




provlaci se kao zlatna nit kroz sva njena mnogobrojna dela, a napisala je oko 50 ve¢ih i manjih knjiga i
4.500 ¢lanaka objavljenih u raznim ¢asopisima.’

E.G. Vajt u svojim knjigama uzdize Bibliju kao Bozju re¢, uzdize Hrista kao nadu i Spasitelja
ljudskog roda; uzvisuje Bozji moralni zakon i njegovu vec¢nost; objasnjava ulogu Svetoga Duha koji
ostvaruje spasenje u pojedincima koji su spremni da prihvate Hrista kao svog li¢énog Spasitelja i Zele da
iskuse spasenje putem vere i poslusnosti; raskrinkava sotonine obmane, poreklo greha i smrii, 1 istice da je
veéni zivot jedino u Hristu; opisuje Hristov drugi dolazak i dogadaje koji se nadovezuju - vaskrsenje
pravednih i kasnije gre$nih, ociS¢enje nase Zemlje od greha i gre$nika i zivot pravednih na obnovljenoj
Zemlji.

Pitanje uslovne besmrtnosti E.G. Vajt naroCito objaSnjava u svojim trima glavnim delima:
Patrijarsi i proroci (Patriarchs and Prophets), CeZnja vekova (The Desire of Ages), i Velika borba (The
Great Controversy).

Ovde ¢emo navesti izvode iz ovih dela koji se odnose na uslovnu besmrtnost.

E.G. Vajt isti¢e da je Bog stvorio prvi bracni par kao kandidate besmrtnosti. Besmrtnost im je
bila obeéana pod uslovom poslusnosti. Bog nije stvorio prvi bracni par kao automate, ve¢ «ih je obdario
darom slobodne volje, sposobnoséu opredeljenja. Bog je smatrao potrebnim da okusa vernost Adama i
Eve pre nego $to bi im poklonio najveci dar - besmrtnost. »Drvo poznanja dobra i zla postavljeno je kao
proba njihove vernosti i ljubavi prema Stvoritelju.« (1. Mojsijeva 2.17)*

Na zalost, na$i praroditelji nisu uspes$no polozili test, prestupili su Bozju zapovest, koja im je
zabranjivala da jedu plod s drveta poznanja dobra i zla. To su ucinili po nagovoru kusaca koji im se
priblizio preko medijuma zmije.

»Kusac je nasim praroditeljima sugerisao da ¢e ako budu okusili plod s tog drveta, postic¢i visu
sferu postojanja i ste¢i vece znanje. Kusa¢ (zmija) je tvrdio da je sam jeo od zabranjenog ploda i kao
rezultat stekao mo¢ govora. Nagovestio im je da Bog ljubomorno ¢uva od njih visi polozaj i veée znanje
da se ne bi uzdigli i izjednacili s Njime. Kazao im je da se Bozje pretnje nece ispuniti. On ih njima samo
plasi. Kako bi oni uopste mogli umreti? Zar nisu ve¢ jeli rod s drveta Zivota? Bog samo nastoji da spreci
da ne postignu veéi razvoj i ne nadu veéu sreéu.«’

Lroj Edvih Frum, (1890-1974), istaknuti adventisticki teolog i pisac monumentalnog dela Uslovna vera nasih otaca.

Sotona, preko medijuma zmije, rekao je Evi: »Necete vi umreti; nego zna Bog da ¢e vam se u onaj
dan kad okusite s njega otvoriti o€i, pa ¢ete postati kao bogovi i znati $ta je dobro §to li zlo.« (1. Mojsijeva
3,4.5)

92




Eva je poverovala kusacu, a za njom se poveo i Adam. Oboje su prestupili Bozju zapovest. Njihov
greh bio je nepoverenje u Boga, koje je vodilo neposlusnosti. Vise su verovali sotoninim re¢ima nego
Bozjim.

Prestupanjem BoZzje zapovesti navukli su na sebe smrtnu osudu. Gospod im je ranije rekao: »U
koji dan okusi$ s njega, umreces.« »Ove reci ne znace da ¢e oni morati da umru upravo tog dana kada
budu okusili plod sa zabranjenog drveta, ve¢ da ¢e tog dana biti nad njima izgovorena neopoziva presuda.
Besmrtnost im je bila obe¢ana pod uslovom poslusnosti. Prestup onemoguéava veéni Zivot.«’

Isterani iz Edema, Adam i Eva nisu viSe mogli da jedu plod s drveta zZivota. »Niko od Adamovih
potomaka nije mogao preci andeosku prepreku da bi okusio plod s drveta zivota. Zato nema 'besmrtnih
gre$nika'.«

Posle ¢ovekovog pada u greh Covekova je jedina moguénost da trazi da natrag zadobije ono §to je
izgubio.. Bog je obecao da ¢e dati vecni Zivot onima koji istrajno »u dobru delu traze slavu, Cast i
besmrtnosty» (Rimljanima 2,7). Ako bi ¢ovek imao urodenu besmrtnost, onda je ne bi morao traziti.

Zbog greha i njegovih posledica - zbog ljudi osucenih na bedu i smrt, Bog je u svojoj ljubavi
nacinio plan spasenja, koji ukljucuje beskrajnu Hristovu Zrtvu, kao zamenu za ¢oveka, u kojoj ¢e coveku
biti omoguéen oprostaj i vraceno sve §to je grehom izgubio.

»Kao §to je Adamov prestup doneo bedu i smrt, tako ¢e Hristova zrtva doneti Zivot i besmrtnost.
Hristos ¢e svojom Zrtvom platiti kaznu za greh i vratiti Soveku sve §to je grehom izgubio.«®

Bozanska presuda zbog Covekovog greha znacila je potpuno gaSenje zivota. »Da je Adam ostao
poslusan Bogu, on bi i dalje uzivao slobodan pristup drvetu zivota. Ali kada je zgreSio, nije vise smeo jesti
sa tog drveta, i tako je postao podlozan smrti. Bozanska presuda: 'Jer si prah i u prah ¢e§ se vratiti',
ukazuje na potpuno gasenje Zivota.«’

Besmrtnost nam moZe biti ponovo vraéena jedino po Hristu.

»Svojim prestupom Adam je izgubio besmrtnost, koja mu je bila obecana pod uslovom
poslusnosti. On nije mogao preneti svome potomstvu ono §to nije imao; a za pali rod ne bi bilo nade da
nije Bog zrtvovanjem svoga Sina omogucio ¢oveku besmrtnost. Dok 'smrt ude u sve ljude jer svi
sagresiSe', dotle Hristos 'obasja zivot i neraspadljivost evandeljem'. (Rimljanima 5,12; 2. Timotiju 1,10)
Samo u Hristu se moze posti¢i besmrtnost. Isus je rekao 'Ko veruje Sina, ima zivot vecni, a ko ne veruje
Sina, nece videti zivota' (Jovan 3,36). Svaki covek moze dobiti ovaj neprocenjiv blagoslov ako ispuni
uslove. Svi koji "istrajno$éu u dobru delu traze slavu, &ast i neraspadljivost', primic¢e 'Zivot veéni.«'’

Nasuprot ovoj istini sotona obecava ¢oveku besmrtnost bez ispunjavanja ikakvih uslova. Sotonine
re¢i: »Necete vi umreti« bila je prva propoved o urodenoj besmrtnosti ljudske duge. Covek je poverovao
tim re¢ima, i mnogi u to i danas veruju.

Na verovanje u besmrtnost duse nadovezuje se kao logi¢na posledica tog verovanja i verovanje o
vecnim mukama u paklu koje izaziva revolt, jer je teSko spojivo s nasim ose¢anjem ljubavi i smislom za
pravednost da se zli zbog greha pocinjenih u toku kratkog zemaljskog Zivota moraju muciti u paklu bez
prestanka, sve dotle dok Bog postoji.

ZastraSujuca dogma o ve¢nim mukama greSnika u paklu dala je povoda nastanku ucenja o
opStem spasenju, o spasenju svih gresnika pa i sotone.

»Veliki broj ljudi koji se bune protiv nauke o vecnim mukama padaju u drugu zabludu. Oni vide
da Sveto pismo predstavlja Boga kao bi¢e puno ljubavi i samilosti, i ne mogu da veruju da ¢e On dopustiti
da Njegova stvorenja budu bacena u ve¢ni oganj pakla. Ali, verujuéi da je duSa sama po sebi besmrtna,
dolaze do zakljucka da ¢e na kraju svi ljudi biti spaseni. Mnogi smatraju da su pretnje Biblije odredene
samo zato da strahom privole ljude na poslusnost, a ne da doslovno budu izvrSene. Na ovaj na¢in gresnik
moze ziveti u sebi¢nim zadovoljstvima, prezirati Bozje zahteve, pa ipak da ofekuje da ¢e na kraju biti
milostivo primljen. Takva nauka koja uzdize Bozju milost, a potcenjuje Njegovu pravednost dopada se
telesnom srcu i ohrabruje gresnike u njihovoj nepravdi.«

E.G. Vajt osuduje oba ekstrema: i uéenje o ve¢nim mukama zlih i u¢enje o opStem spasenju
svih greSnika. Nasuprot ovome ona istice da ¢e oni koji odbijaju ponudeni dar spasenja biti konac¢no i
potpuno unisteni, i bi¢e »kao da ih nije bilo«. Njih ¢eka druga smrt u ognjenom jezeru. To je neiskrivljena
biblijska istina.

Verni ¢e primiti besmrtnost prilikom vaskrsenja nakon smrtnog sna. E. G. Vajt istice da je
samo u Hristu izvor Zivota i besmrtnosti za »smrtnog ¢oveka«.

»U njemu bese Zivot, i zivot beSe videlo ljudima.« (Jovan 1,14) »Ovde nije re¢ o fiziCkom Zivotu,
ve¢ o besmrtnosti, o zivotu koji je isklju¢ivo Bozja osobina. Taj zivot nije uroden coveku. On ga moze
imati jedino po Hristu. Ne moZze ga zasluziti. On mu je dat kao besplatni poklon pod uslovom da veruje u
Hrista kao svog li¢nog Spasitelja.«'?

93




Smrt je prikazana u Bibliji kao potpuno besvestan pocinak, kao nepomucen san (O Jovu
7,21; Psalam 13,3; Matej 9,24; Jovan 11,11).

»Svojoj vernoj deci Hristos predstavlja smrt kao san. Njihov Zivot je sakriven sa Hristom u Bogu i
dok ne zatrubi poslednja truba, oni koji umiru spavace u Njemu.«"

Nauka o urodenoj besmrtnosti, kaze E. G. Vajt, u suprotnosti je s Biblijom, razumom i
ljudskom humanoséu.

»Kako je uZasno verovanje da se dusa nepokajanog, ¢im dah napusti telo, predaje ognjenom
paklu! Kakav uzasan strah moraju trpeti oni koji vide svoje prijatelje kako nepripremljeni odlaze u grob da
bi uli u veénost bola i greha.t Ove muéne misli oterale su mnoge u ludilo.«'*

Nasuprot ovome Biblija istic¢e da se svi, dobri i zli, nalaze u besvesnom stanju do ¢asa vaskrsenja, kada ¢e
pravedni primiti dar ve¢nog Zivota, a zli platu za greh — a to je propast ili druga smrt (Psalam 146.4;
Propovednik 9,5.6.10; Jovan 5,28.29).

Kada bi ¢ovek veé¢ u ¢asu smrti primio nagradu ili kaznu, onda ne bi bio potreban poslednji
sud niti bi bilo notrebno vaskrsenje.

»Pre nego iko moze da stupi u stanove blazenih, njegov slucaj mora biti ispitan, a njegov karakter
i njegova dela moraju doci na ispit pred Boga. Svima ¢e se suditi prema izveStaju napisanom u knjigama, i
svako ¢e primiti platu prema svojim delima. Obratimo paznju na Pavlove reci: 'Jer je postavio dan u koji
¢e suditi vasionome svetu po pravdi preko Coveka koga odredi, i dade svima veru vaskrsnuvsi ga iz
mrtvih.' (Dela 17,31) Ovde apostol jasno kaze da je za sud svetu odreden jedan dan, koji je tada bio
dogacaj buduénosti.«'’

»Ali, ako mrtvi ve¢ uzivaju blazenstvo neba ili se previjaju u ognju pakla, zasto je potreban
bududi sud? . . . Hoce li pravednici posle ispitivanja njihovog slucaja na sudu primiti pohvalu: 'Dobro,
slugo dobri i verni! .. . udi u radost gospodara svojega', (Matej 25,21), ako se nalaze u njegovoj prisutnosti
mozda ve¢ mnogo vekova? Hoce li gresnici biti pozvani sa mesta gde se muce da prime presudu Sudije
cele zemlje: 'Idite od mene prokleti u oganj vecni pripravljen davolu i andelima njegovim?' (Matej 25,21)
Kakvog li strasnog ruganja! Sramne 1i optuzbe protiv mudrosti i pravednosti Bozje!«

»Nigde u Svetom pismu ne piSe da pravednici primaju svoju nagradu ili gresnici svoju kaznu u
trenutku smrti. Patrijarsi i proroci nisu ostavili takvo tvrdenje. Hristos i njegovi apostoli nisu o tome dali
nikakav nagovestaj. Biblija jasno u¢i da mrtvi pravednici ne idu neposredno u nebo, nego da spavaju do
vaskrsenja (1. Solunjanima 4,14; O Jovu 14,10-12). Istoga dana kada se prekine srebrno uze i ¢asa se
zlatna razbije (Propovednik 12,6), prestaju sve covekove misli. Oni koji silaze u grob su u miru . . . Oni
spavaju i BoZja truba ¢e ih probuditi u slavnu besmrtnost (1. Korinéanima 15,52-55).'

Bog ¢e s nepokajanim greSnicima postupiti pravedno, u skladu sa svojim karakterom.

»Bog vrsi svoju pravdu nad zlima za dobro svemira, pa Cak i za dobro onih nad kojima se vrse
njegovi sudovi . . . 'A bezakonika ¢e nestati sasvim; natrazje ¢e se bezbozanicko zatrti.' (Psalam 37,38)
Vlast i autoritet boZanske vladavine bi¢e upotrebljeni da uguse pobunu, ali ipak ¢e svi sudovi pravde biti u
potpunoj saglasnosti sa karakterom Boga, koji je milostiv, pun strpljenja i dobrote.«'’

Vecni zZivot je dar, dok je veéna smrt neSto zasluZeno.

»ler je plata (nesto zasluzeno) za greh smrt, a dar Bozji (neSto nezasluzeno) zivot vecni u Hristu
Isusu Gospodu nasemu.« (Rimljanima 6,23) Dok je zivot nasledstvo pravednika, smrt je plata greSnicima.
Mojsije je rekao Izrailju: »Gle, iznesoh danas preda te zivot i dobro, smrt i zlo.« (5. Mojsijeva 30,15) Smrt
spomenuta u ovom stihu nije ona koja je izrecena nad Adamom, koju svi ljudi podnose kao kaznu zbog
njegovog prestupa, nego je to »druga smrt, koja se istice kao suprotnost ve¢nom Zivotu.'®

Rezultat uniStenja greha, gresnika i sotone ogledace se u Cistoti svemira.

»Tako ¢e greh biti konacno uniSten sa svim patnjama i strahotama koje je prouzrokovao . . . Jovan
u Otkrivenju, gledajuéi blazenu vecnost, Cuje sveopsti slavopoj, koji nije poremecen nikakvim neskladom.
Sva stvorenja na nebu i na zemlji slave Boga (Otkrivenje 5,13). Nece biti izgubljenih dusa koje bi hulile
na Boga savijajuci se u ve¢nim mukama, niti bednih stvorenja u paklu koja bi svoje bolne uzvike mesala s
pesmom spasenih.«'’

Pravda i milost sada ¢e biti zadovoljene.

To je svedocanstvo Bozje reci o uslovnoj besmrtnosti. To je ujedno i svedoc¢anstvo E.G. Vajt.

E.G. Vajt takode opsirno govori o velikoj modernoj prevari - o spiritizmu, koji svoje ucenje
temelji na sotoninim recima: »Necete vi umreti; bicete kao bogovi.«

»Sotona se dugo pripremao za svoj poslednji napor da obmane svet. On je postavio temelj svome
radu obec¢anjem koje je dao Evi u Edemu: 'Necete vi umreti . . . ' Malo po malo je pripravio put za svoje
najvece delo prevare u razvoju spiritizma.«*’

Bog je u svojoj Reci izri¢ito zabranio bavljenje okultizmom.

94




»Bog je izriCito zabranio svaku toboznju vezu s duhovima preminulih. Medu Jevrejima su
postojali ljudi koji su tvrdili, kao i spiritisti danas, da odrzavaju vezu s mrtvima. Ali 'duhovi pogadacki'
(Dela 16,16), kako se nazivaju ovi posetioci s drugog sveta, nazivaju se u Bibliji 'duhovi davolski'.
(Uporedi 4. Mojsijeva 25, 1-3; Psalam 106,28; 1. Korin¢anima 10,20; Otkrivenje 16,14) Gospod je kazao
da je gad i zabranio je pod smrtnom kaznom odrzavanje veze s ovakvim duhovima.« (3. Mojsijeva 19,31;
20,27)*

Prorok Isaija kaze: »I ako vam reku: pitajte vracare i gatare, koji Sapéu i mrmljaju, recite: ne treba
li narod da pita Boga svojega? ili ¢e pitati mrtve mesto zivih? Zakon i svedoCanstvo trazite. Ako li ko ne
govori tako, njemu nema zore.« (Isaija 8,19.20)

»Da su ljudi hteli da prihvate u Svetom pismu tako jasno iznesenu istinu o covecijoj prirodi i o
stanju mrtvih, oni bi u tvrdenjima i pojavama spiritizma videli delovanje sotone sa njegovom silom,
znacima i laznim dudesima.«**

Bozja re¢ jasno otkriva ¢ovekovo poreklo, njegovu prirodu i veénu sudbinu. lako je sotona svojim
obmanama uspeo da iskrivi istinu o covekovoj prirodi i njegovoj ve¢noj sudbini, Bog nam danas u svojoj
ljubavi i milosti ponovo otkriva stare zaboravljene i odbacene istine i poziva nas da verujemo u Njega, u
Njegovu rec, i primio Hrista verom i poslusno$éu kao svog licnog Spasitelja da bismo u Njemu primili dar
vecnog zivota i bili sacuvani od svih sotoninih obmana poslednjih dana.

USLOVNA BESMRTNOST - JASNA BIBLIJSKA NAUKA

U ovom poslednjem poglavlju zelimo ukratko da sumiramo ono §to smo ranije izneli o uslovnoj
besmrtnosti i ukazati na neosnovanost uéenja o urodenoj besmrtnosti duse. Sta Biblija uéi o ovekovom
poreklu, prirodi i ve¢noj sudbini?

Covekovo poreklo. - Biblija u¢i da je Sovek delo Bozjih ruku. Ona ugi da je ovek nadinjen od
dva uzajamno povezana principa: »A stvori Gospod Bog ¢oveka od praha zemaljskoga, i dunu mu u nos
duh Zivotni; i posta Covek dusa Ziva.« (1. Mojsijeva 2,7)

Dva sastavna elementa od kojih je naCinjen ¢ovek su prah zemaljski i dah Zivota. Sinteza ovih
dvaju elemenata je Ziva dusa ili ¢ovek.

Prilikom smrti dolazi do rastavljanja ove sinteze. Dah ili duh kao princip Zivota vra¢a se Bogu
koji ga je dao, a prah (telo) odlazi u zemlju kao $to je od nje uzet (Propovednik 12,7).

Biblijski izvestaj ne spominje da je Bog dao ¢oveku besmrtnu dusu. Biblija jedino kaZe da je Bog
stavio u ¢ovekovo srce misao o vecnosti ili zelju za besmrtnim zivotom (Propovednik 3,11; Bakoticev
prevod). Ali misliti o besmrtnosti i Zeleti besmrtnost nije isto Sto i posedovati besmrtnost.

Cesto se u prilog verovanju u besmrtnost duse navodi &injenica da veéina stanovnika zemaljske
kugle veruje u besmrtnost duse. Ali verovanje vecine nije samo po sebi dokaz da je istina ono u $to vecina
veruje. Vecina stanovnika starog veka verovala je da je Zemlja ravna povrSina. Medutim, to verovanje nije
ucinilo Zemlju ravnom; ono se pokazalo neistinitim.

Bog je u Covekovo srce usadio Zelju za besmrtnos¢u kao podsticaj da covek trazi i nade
besmrtnost. Bog obeéava vecni Zivot ili besmrtnost onima koji »istrajno$¢u u dobru delu traze slavu,
cast i besmrtnost«. (Rimljanima 2,7)

Atribut »besmrtan« ne stoji nigde u Svetom pismu uz imenicu »dusa«. Taj atribut stoji jedino uz
ime Bog. Biblija isti¢e da je jedino Bog besmrtan (1. Timotiju 6,16).

Kad bi dusa bila besmrtna, onda bi ona bila i neunistiva. Medutim, Biblija isti¢e da ¢e Bog
nepokajane greSnike potpuno unistiti. Sam Isus je kazao: »I ne bojte se onih koji ubijaju telo a duse ne
mogu ubiti; nego se bojte onoga koji moze i dusu i telo pogubiti u paklu.« (Matej 10,28)

Na ¢emu se temelji vera u urodenu besmrtnost duse? Ona se temelji na rec¢ima prvog ¢ovekovog
neprijatelja, sotone, koji je preko medija zmije rekao Evi: »Necete vi umretil« (1. Mojsijeva 3.4) Bog je
nasim praroditeljima obe¢ao besmrtnost pod uslovom poslusnosti koji, na Zalost, oni nisu ispunili. Sotona
im obeéava besmrtnost bez ikakvog uslova. Covek je vise verovao sotoni, nego Bogu. Vera u urodenu
besmrtnost duse temelji se na sotoninoj lazi. Neverni Adamovi potomci, kainovci, prihvatili su tu laz kao
istinu. To ucenje kasnije se pojavljuje u Egiptu, Persiji i Gr¢koj. U Grckoj to ucenje narocito zastupa
poznati filozof Platon, koji je verovao ne samo u besmrtnost duse ve¢ i u njenu preegzistenciju. Od
Platona, zahvaljuju¢i njegovom velikom uticaju, ovo ucenje preslo je u kasniju jevrejsku apokrifnu i
pseudoepigrafsku literaturu, a preko ove krajem drugog i pocetkom treceg stoleca posle Hrista u
hris¢ansku crkvu, i to narocito preko crkvenih ucitelja Tertulijana, Origena i Avgustina.

95




Covekova priroda. - Pod uticajem Platonove dualisti¢ke filozofije iskrivljeno je i pravo shvatanje
o ¢ovekovoj prirodi. Platon je re¢ima »telo«, »dusa« i »duh« izmenio znacenje tako da ih upotrebljava
razli¢ito od onoga $to one znace u Bibliji. Biblijski novozavetni pisci upotrebljavaju grcke reci »soma«
(telo), »psyche« (dusa), »pneuma« (duh), ali im ne daju znacenje koje im daje Platon, ve¢ im daju drugi
smisao, onaj koji imaju te re¢i u jevrejskom jeziku, u jevrejskoj religiji i kulturi."

Platonova filozofija potcenjuje telo, smatra ga samo »kavezom« za duSu. Ono je izvor zla i zato
ga treba askezom sve vise obuzdavati.

Novozavetni pisci isti¢u veliku vaznost tela. Bez tela nema ljudskog postojanja. Cak buduce
postojanje, postojanje iza vaskrsenja, vezano je za telesnu realnost. Ali ovo buduce telo nece biti
zemaljsko, ve¢ »telo duhovno« (1. Korin¢anima 15,42—44). Verne ¢eka »slavno« i »nepropadljivo« telo
(Filibljanima 3,21).

Biblija nikada ne gleda na ¢oveka kao na telo kome treba dodati dusu: ¢ovek kao ziva dusa je u
isto vreme i telo.” Zato gréka re¢ »soma« (telo) u Bibliji nikada ne oznaava mrtvo telo, mrtvog doveka,
ve¢ zivu osobu, koja je svesna svojih postupaka i okoline. Apostol Pavle piSe Rimljanima: »Molim vas
dakle, bra¢o, milosti Bozije radi, da date telesa svoja u zrtvu Zivu, svetu, ugodnu Bogu; to da bude vase
duhovno bogomoljstvo.« (Rimljanima 12,1)

Preko proroka Joila Gospod je dao obecanje: »I posle ¢u izliti duh na svako telo.« (Joilo 2,28)

Bog ne namerava da unisti telo, ve¢ da ga u¢ini hramom Svetoga Duha (1. Kor.in¢anima 3,16).

Prema Platonovom ucenju »psyche« (dusa) je besmrtna; ona je sastavni deo Coveka. Ulazi u
coveka prilikom njegovog nastajanja, a izlazi iz njega u Casu smrti. Medutim, u spisima Staroga zaveta
»nefesh« (dusa) nije sastavni deo Coveka, ve¢ sam Covek -sinteza praha zemaljskog i daha zivotnog. Dusa
(nefes) oznacava jedinstvo i totalitet Coveka, koji je rezultat stvaralacke sinteze (1. Mojsijeva 2,7). Dusa u
Bibliji oznac¢ava individualizovani zivot u njegovom fizioloskom i psiholoskom vidu (1. Mojsijeva
35,18).

Buduc¢i da je dusa rezultat stvaralacke sinteze, to jest sjedinjenja materijalne supstancije i zivotnog
daha, zato ona nije besmrtna jer kad Bog oduzme ¢oveku zivotni dah, covek (Ziva dusa) umire. »Kad bi na
nj okrenuo srce svoje, uzeo bi ksebi duh njegov i dihanje njegovo; Izginulo bi svako telo, i Covek bi se
povratio u prah.« (O Jovu 34,14.15)

U gr¢koj pesnickoj i filozofskoj literaturi re¢ »pneuma« (duh) oznacava neki svesni elemenat u
coveku, neko bestelesno bic¢e koje nadzivljuje smrt tela. Suprotno tome u Bibliji re¢ »ruach« (duh ili dah)
oznacava bezli¢ni princip, koji dolazi od Boga i vraca se Bogu ¢im se odvoji od praha zemaljskog sa
kojim je sacinjavao zivu realnost, individualizovani zivot - coveka ili duSu zivu (Propovednik 12,7; Luka
23, 46; Dela 7,59) Duh ili dah je sastavni deo ¢oveka. To su sinonimi.

Ali izraz »pneuma (duh) oznacava u Bibliji i manifestaciju duhovnog zivota, sposobnost razuma,
stanje duha, tendenciju ka dobru ili zlu (2. Mojsijeva 31,1-5; Isaija 29,24; Psalam 51,12—14).4

Rec¢i »dusa« i »duh« ne oznacavaju u Novom zavetu neko bestelesno svesno bi¢e koje bi
nadzivljavalo ¢oveka. Te reci naj¢es¢e oznacavaju manifestaciju potpunog ¢oveka u njegovom psihickom
ili duhovnom obliku. Hristos i apostol Pavle objasnjavaju smisao reci »telo«, »dusa« i »duh« kad ove reci
oznacavaju manifestaciju fizickog, psihickog i duhovnog covekovog bic¢a. Kada je jedan zakonik zeleo da
sazna za najvecu zapovest u Zakonu, Isus mu je odgovorio: »Ljubi Gospoda Boga svojega svim srcem
svojim i svom duSom svojom (sinonim za emocionalni zivot), svim umom svojim (sinonim za duhovni
zivot) 1 svom snagom svojom (sinonim za fizicki zivot). (Marko 12,30; Luka 10,27)

Izrazavajuci Zelju i molitvu za verne u Solunu, apostol Pavle pise: »A sam Bog mira da posveti
vas cele u sva¢emu; I ceo vas duh i dusa i telo da se saCuva bez krivice za dolazak Gospoda nasega Isusa
Hrista.« (1. Solunjanima 5,22.23) Bog Zeli da svako podrucje naSeg bi¢a bude posveceno. On Zeli da nas
Njegov Duh potpuno prozme - da prozme nas§ duh (pneuma), to jest na§ um, visi princip intelekta i misli,
preko koga On saobraca s covekom; da prozme nasu dusu (psyche), to jest onaj deo nase prirode koja
dolazi do izrazaja preko instinkata, preko emocija i naseg tela, koje dolazi do izrazaja preko razlicitih
organa, da bi postalo »hram Svetoga Duha«.

Kao sto vidimo, izrazi »telo«, »duSa« i »duh« imaju u Bibliji razli¢ita znac¢enja. Druk¢ije znacenje
imaju ovi izrazi kad je re¢ o sastavu ili strukturi coveka, a druk¢ije kada je re¢ o manifestaciji coveka kao
celine.

Covekova moralna priroda. - Prvi Govek je stvoren po BoZjem obli&ju, to jest kao savrieno
moralno bice - Cist, svet 1 pravedan, sa sklono$¢u ka dobru, a ne ka zlu (Efescima 4,24).

Na zalost, ¢ovek je prestupio Bozju zapovest, neposlusnoscu je prekinuo vezu s Bogom, izvorom
Zivota. Poeo je da se sve vise udaljava od Njega i sve vise gubi moralni Stvoriteljev lik. Covek je postao

96




gresan i smrtan, i tu gre$nu i smrtnu prirodu po Adamu svi smo nasledili. Greh je oslabio sve covekove
modi - fizi¢ke, dusevne i umne. Covek je postao telesan — sklon grehu.

Nije samo telo gresno kako to naglasavaju pristalice dualizma. Sav je ¢ovek gresan ili telesan.
Njegova gresnost ili telesnost dolazi do izrazaja u svim mogucénostima njegovog bi¢a — u telu i njegovim
prohtevima, u emocionalnom zivotu kao i u duhovnom zivotu koji dolazi do izrazaja u aktu volje i misli.
Apostol Pavle ovako opisuje Covekovu telesnu ili greSnu prirodu: »Jer znamo da je zakon duhovan, a ja
sam telesan, prodan pod greh.« (Rimljanima 7,14) Pavle ne kaze da je samo njegovo telo gresno, ve¢ da je
on kao osoba gresan, telesan, prodat u ropstvo greha. Pavle takode nabraja rodove telesnog ili greuinog
coveka: »A poznata su dela telesna, koja su preljubocinstvo, kurvarstvo, necistota, besramnost,
idolopoklonstvo, Caranja, neprijateljstva, svade, pakosti, srdnje, prkosi, raspre, sablazni, jeresi, zavisti,
ubistva, pijanstva, zderanja, i ostala ovakova .. .« (Galatima 5,19-21) Tu se spominje razvrat i
neumerenost - gresi tela, ali i idolopoklonstvo, sebicnost i zavist — gresi duha ili uma i emocionalnog
Zivota.

Stanje gresnog coveka opisano je u Bibliji re¢ima »prodan pod greh«. (Rimljanima 7,14) Nad
nepreporodenim ili telesnim &ovekom gospodari greh. Covek je rob greha. Covekova volja delovanjem
greha oslabila je vise od razuma. Covekov um ili »unutragnji ¢ovek« moze hteti i misliti nesto dobro, ali
nema moci da izvrSi dobro. Apostol Pavle svedoci da ¢ovek u svojoj sili ne moze ispunjavati Bozji zakon,
Bozju volju. »Jer imam radost u zakonu Bozijemu po unutrasnjem ¢oveku; Ali vidim drugi zakon u udima
svojima, koji se suproti zakonu uma mojega, i zarobljava me zakonom grehovnim koji je u udima
mojima.« (Rimljanima 7,22.23) U ¢oveku postoji suprotnost izmedu ideala koji je u njemu - »zakon uma«
ili »unutragnjeg Soveka«, i »zakona greha«, kome robuje telesan ¢ovek.’ Telesan &ovek, kojim vlada
»zakon greha«, ne moze se svojom silom pokoravati Bozjem zakonu. »Jer koji su po telu telesno misle . . .
Jer telesno mudrovanje neprijateljstvo je Bogu, jer se ne pokorava zakonu BoZijemu niti moze.«
(Rimljanima 8,5-7)

Elen G. Vajt (1827-1915), najpoznatiji pisac Adventisticke crkve.

Ima 1i izlaza iz takvog stanja? Ako Covek i ni je slobodan; iako je rob sila suprotnih ve¢nom
zivotu, on, medutim, ima moguénost da bude osloboden i nanovo roden za nov zivot — zivot po Duhu.

Hristovo delo otkupljenja izvrSeno za nas na krstu i dar Svetoga Duha kao rezultat Hristovog
posredovanja za nas donose nam oslobodenje od greha i njegovih posledica- ve¢ne smrti, ako smo
spremni da se odazovemo Bozjem pozivu i prihvatimo ponudeni dar spasenja.

Svojim pozivom da primimo spasenje u Isusu Hristu, Bog pruza ¢oveku mogucnost da promeni
tok svoje egzistencije. Izborom prvog Adama odlucena je sudbina Covecanstva; ali delom drugog Adama
(Hrista) svakom coveku pruza se mogucnost da izabere svoju vlastitu buduc¢nost, da se odazove Bozjem
pozivu, pozivu Duha, ili da ga odbaci; da se odluci za ili protiv Boga, da primi zivot ve¢ni ili vecnu smrt.
Covek, iako rob grehu, ima moguénost da donese odluku da prihvati ponudeni dar spasenja u Isusu Hristu.

Darom Hristove zrtve u kojoj imamo oprostenje greha i darom Svetoga Duha koji nas oslobada od
sile greha postajemo Bozja deca, Hristova duhovna braca i naslednici ve¢nog Zivota.

97




Nova orijentacija u nama pocinje obnovljenjem uma pod uticajem Bozje re¢i i Svetoga Duha.
Posto smo prihvatili Hrista kao svoga Spasitelja, Sveti Duh obnavlja na§ um, posvecuje nase misli,
ose¢anja i Zelje. I samo telo postaje »hram Svetoga Duha« (1. Korinéanima 6,19). Covek obnovljen
Svetim Duhom postaje u Hristu novo stvorenje (2. Korin¢anima 5,17). Njime vlada »zakon Duha« koji ga
je oslobodio od »zakona greha i smrti«. »Nikakva dakle sad nema osudenja onima koji su u Hristu Isusu i
ne hode po telu nego po Duhu. Jer zakon duha koji ozivljava u Hristu Isusu, oprostio me je od zakona
grehovnoga i smrti. Jer §to zakonu besSe nemoguce, jer beSe oslabljen telom, posla Bog sina svojega u
obli¢ju tela grehovnoga, i za greh osudi greh u telu, Da se pravda zakona ispuni u nama koji ne zivimo po
telu nego po duhu.« (Rimljanima 8,174) Zivot pravog hri§éanina je Zivot pod voéstvom Svetoga Duha
(Rimljanima 8,14).

Nasa vecna sudbina zavisi od toga da li smo se odazvali Bozjem pozivu (Otkrivenje 22,17) i
primili ponudeno oslobodenje u Isusu Hristu, ili smo ostali u stanju »telesnosti«, robovi grehu.

Covekova ve¢na sudbina. - Zbog Adamovog prestupa svi smo osudeni na prvu ili prirodnu smrt.
»Zato kao Sto kroz jednog Coveka dode na svet greh, i kroz greh smrt, i tako smrt ude u sve ljude, jer svi
sagreSiSe.« (Rimljanima 5,12) Postoji i druga smrt, koja je posledica nepriznatih i nenapuStenih greha. Na
ovu smrt odnose se reci apostola Pavla: »Jer je plata za greh smrt.« (Rimljanima 6,23) Pristalice
Platonovog ucenja o urodenoj besmrtnosti duse poricu, u stvari, prvu i drugu smrt. Za njih smrt nije smrt,
ve¢ »vrata« kroz koja dusa ulazi u »raj«, »CistiliSte« ili »pakao«. Za takve ne postoji ni druga ili vec¢na
smrt, ve¢ samo vecni zivot u raju ili vecni zZivot pun neizmernih muka u paklu. Medutim, Biblija jasno uci
da postoji i druga smrt. Apostol Jovan piSe: »BlaZzen je i svet onaj koji ima deo u prvom vaskrsenju; nad
njima druga smrt nema oblasti.« (Otkrivenje 20,6)

Sta biva sa ¢ovekom kad umre? Kuda odlazi i u kakvom se stanju nalazi?

Sa smrcéu nastaje dezintegracija li¢nosti. Materijalni deo ¢oveka vrac¢a se u zemlju od koje je uzet,
a duh ili dah vra¢a se Bogu koji ga je dao (Propovednik 12,7; Dela 7,59). Mrtvi odlaze u grob, koji je
mesto tiSine, mraka i neaktivnosti. »Jer mrtvi ne spominju tebe; u grobu ko ce te slaviti?« (Psalam 6,5)

»lzide iz njega duh, i vrati se u zemlju svoju. Taj dan propadnu sve pomisli njegove.« (Psalam
146,4)

Stanje mrtvih Biblija uporecuje sa stanjem u kome se Covek nalazi za vreme dubokog sna, sa
stanjem nesvesnosti. PoCivanje mrtvih naziva se u Bibliji spavanjem. »I mnogo onih koji spavaju u prahu
zemaljskom probudice se, jedni na Zivot vecni, a drugi na sramotu. i prekor ve¢ni.« (Danilo 12,2) »Isus im
reCe: Lazar, na$ prijatelj, zaspa; nego idem da ga probudim. Onda mu rekoSe ucenici njegovi: Gospode,
ako je zaspao, ustace. A Isus im reCe za smrt njegovu, a oni misljahu da govori za spavanje sna.« (Jovan
11,11—13) Biblijski izraz »spavanje« nije samo eufemizam, pesnicka figura, ve¢ ima ocigledno
doktrinarno znacenje. Sadrzi dvostruko znacenje: realno stanje besvesnosti i buduce budenje - nagovestaj
vaskrsenja.

San mrtvih smenic¢e budenje ili vaskrsenje. Vaskrsnu¢e pravedni i nepravedni (Dela 24,15).
Vaskrsenje predstavlja »vrata« u buduci zivot.

Medutim, Biblija u¢i da postoje dva vaskrsenja, koja su vremenski odvojena. Prvo ¢e se zbiti
vaskrsenje pravednih, a vaskrsenje zlih hiljadu godina kasnije.

Pravedni ¢e vaskrsnuti prilikom Hristovog drugog dolaska, a zivi pravedni tog istog ¢asa bice
preobrazeni u besmrtna, neraspadljiva tela.

»Jer kako po Adamu svi umiru, tako ¢e i po Hristu svi oziveti. Ali svaki u svom redu: novina
Hristos; a potom oni koji verovase Hristu o njegovu dolasku.« »Evo vam kazujem tajnu: jer svi ne¢emo
pomreti, a svi ¢emo se pretvoriti. Ujedanput, u trenucu oka u poslednjoj trubi; jer ¢e zatrubiti 1 mrtvi ¢e
ustati neraspadljivi, i mi ¢emo se pretvoriti.« (1. Korin¢anima 15,22.23.51.52)

»Jer vam ovo kazujemo rec¢ju Gospodnjom da mi koji zivimo i ostanemo za dolazak Gospodnji,
ne¢emo preteci onih koji su pomrli. Jer ¢e sam Gospod sa zapoveséu, s glasom arandelovim, i s trubom
Bozijom siéi s neba; i mrtvi u Hristu vaskrsnuce najpre; A potom mi zivi koji smo ostali, zajedno s njima
bi¢emo uzeti u oblake na susret Gospodu na nebo, i tako ¢emo svagda s Gospodom biti. (1. Solunjanima
4,15—17)

Sto se ti¢e sudbine nepravednih, Biblija isti¢e da Zivi gre$nici neée moéi podneti slavu Hristovog
drugog dolaska. Oni ¢e biti tom slavom uniSteni: »Oni ¢e biti kaznjeni ve€nom propascu: udaljeni od
Gospodnjeg lica i od njegove silne slave onoga dana kada dode da se proslavi u svojim svetima.« (2.
Solunjanima 1,9 - Stvarnost)

Mrtvi gre$nici vaskrsnué¢e u drugom vaskrsenju koje ¢e se zbiti hiljadu godina posle prvog
vaskrsenja, vaskrsenja pravednih. Njih zatim ¢eka sud i uniStenje. Apostol Jovan kaze: »A ostali mrtvaci

98




ne ozivese, dokle se ne svrsi hiljada godina. Ovo je prvo vaskrsenje. BlaZen je i svet onaj koji ima deo u
prvom.vaskrsenju; nad njima druga smrt nema oblasti.« (Otkrivenje 20,5.6)

Poslednji sud i unistenje gresnika Zivo opisuje apostol Jovan slede¢im prikazom: »I videh mrtvace
male i velike gde stoje pred Bogom, i knjige se otvoriSe; i druga se knjiga otvori, koja je knjiga Zivota; i
sud primiSe mrtvaci, kao $to je napisano u knjigama, po delima svojima. I more dade svoje mrtvace, i smrt
i pakao dadose svoje mrtvace; i sud primiSe po delima svojima. I smrt i pakao baceni biSe u jezero
ognjeno. I ovo je druga smrt.« (Otkrivenje 20,12-14)

Pravedne ceka vecni zivot, zivot nepomucenog blazenstva i sre¢e u Bozjoj prisutnosti, a
nepokajane gresnike ¢eka sud i uniStenje (Jovan 5,28.29).

U BozZjem planu nema mesta dualizmu. - Platonovo u¢enje o ve¢nom postojanju dobra i zla —
o ve¢nom zivotu pravednih u raju i o ve€nom zivotu zlih u mukama ognjenog pakla, koje i danas postoji
kao ucenje Katolicke crkve i veceg dela protestantskih crkava - nije deo Bozjeg ve¢nog plana o covekovoj
sudbini i sudbini svemira.

»Ako sotona, demoni i njegovi ljudski sledbenici ne bi bili ili ne bi mogli biti uniSteni, onda
Hristos ne bi mogao postati Gospodar nad svime, niti bi Njegovo carstvo bilo univerzalno carstvo. U
takvom slu¢aju deo Njegovog carstva bio bi zauvek odvojen za Njegove neprijatelje koje On nije mogao
da pobedi i unisti. On ih moze muciti i izolovati, ali oni mogu jo§ proklinjati Njegovo ime i prkositi
Njegovoj sili izazivajuéi Ga da ih dalje mugi, i to tako zauvek.«°

Ovo ucenje je u suprotnosti s Bozjom reci koja uci da ¢e Bog jednom zauvek iskoreniti sve zlo iz
svemira. Istina je da je zlo tragi¢na epizoda u povesti nase planete i svemira, ali kao §to ono ima svoj
pocetak u vremenu, tako ¢e imati i svoj kraj unutar granica vrvhmena pre nego §to se po¢nu odvijati
beskrajni vekovi veénosti. Do¢i ée vreme kad zla vise neée biti.”

»Plata za greh je smrt, a dar Bozji je Zivot ve¢ni u Hristu Isusu.« (Rimljanima 6,23) »Ko ima sina
Bozjega ima zivot, a ko nema sina Bozjega, nema Zzivota.« (1. Jovanova 5,12) To je srz nauke o uslovnoj
besmrtnosti. Bog nam u Hristu nudi zZivot i besmrtnost i poziva nas da ga primimo. »Jer mi nije mila smrt
onoga koji mre, govori Gospod, Gospod; obratite se, dakle, i budite zZivil« (Jezekilj 18,32)

CITATI - NAVODI
I USLOVNA BESMRTNOST U STAROM I NOVOM ZAVETU

Covek stvoren prema BoZjem obli¢ju
! LeRoy Edwin Froom, The Conditionalist Faith of Our Fathers, 2. vols. (Washington, D.C.: Review and Herald Pub. Assn., 1965-66) 1:33.

»Necete vi umreti« — prva sotonina laz

! »King of Tyrus« (Jezekilj 28,12), Seventh-Day Adventist Bible Commentary' ed. F.D. Nichol (Washington, D.C.: Review and Herald Pub. Assn., 1953-57), 4:675.
2 Ellen G. White, Patriarchs and Prophets (Mountain View, Cal.: Pacific Press 1958), p. 34.

3 Ibid., p. 35.

*Ibid., p. 37.

Radosna vest - otpor smrti
! Bob Spangler, Marked (Washington, D.C.: Review and Herald Pub. Assn., 1981), p. 33.
2 LeRoy Edwin Froom, The Conditionalist Faith of Our Fathers, 1:68.

Urodena besmrtnost nije ¢ovekova osobina
! LeRoy Edwin Frootn, The Conditionalist Faith of Our Fathers, 1:151.
2Ibid,, p. 158.

Dve smrti - privremena (prva) i vecna (druga) smrt
! L.E.Froom, The Conditionalist Faith of Our Fathers, 1:74.

2 Ibid., p. 75.

3 Ibid., p. 77.

Vecno unistenje - druga smrt nepokajanih gresnika
! L.E.Froom, The Conditionalist Faith of Our Fathers, 1:172

% Ibid., p. 168.

3 Tbid., p. 119.

Hristovo ucenje o sudbini zlih

! L.E. Froom, The Conditionalist Faith of Our Fathers, 1:287.

2 Ibid., p. 289.

* yEternal Fire« (Juda 7), Seventh-Day Adventist Bible Commentary, 7:705.
4 L.E. Froom, The Conditionalist Faith of Our Fathers, 1:292.

99




Znacenje reci »duSa« i »duh« u Novome zavetu
' L.E. Froom, Op. cit., 1:427.

Besmrtnost samo po Hristu (prvi deo)

' L.E. Froom, Op. cit., 1:192.

2 Into Everlasting Life« (Josau 4,14), Seventh-Day Adventist bible Commentary
* Elen G. Vajte, Ceznja vekova, str. 530.

4 Seventh-Day Adventist bible Commentary, 5:970.

Besmrtnost samo po Hristu (drugi deo)

! L.E. Froom, Op. cit., 1:323.

2 »Personality Preserved in a New Body« (1. Cor 15,42-52), Seventh-day Adventist Bible Commentary, 6:1093.
* Ibid

Bogatas i siromasni Lazar - pri¢a o izgubljenoj prilici
! Josephus Flavius, The Complete Works or Flavius Josephus (Philadelphia: John C. Winston), p. 901.

Sta je raj?

! »Third Heaven« (2. Cor. 12,2), Seventh-Day Adventis Bible Commentary, 6:920.
2 L.E. Froom, Op. cit., 1:277.

3 Elen G. Vajt, Ceinja vekova (Beograd, AK Preporod, 1987), str. 750, 751

4 L. E. Froom, Op. cit, 1:281.

Propovedanje »duhovima u tamnici«

'L. E. Froom, op. cit., 1:347

2 »Prison« (1. Pet. 3,19) Seventh-Day Adventist bible Commentary, 7:576.
* Ibid., p. 580.

4 L. E. Froom, Op. cit., 1:384.

* Ibid., p. 384.

® Ibid., p. 385.

Putem videnja »na tre¢em nebu«

! »Revelations« (2. Cor 12:7) Seventh-Day Adventist Bible Commentary, 6:919.
2 L. E. Froom, Op. cit., 1 : 353.

* Ibid., p. 352.

Prevareni Saul
! Ellen G. White, Patriarchs and Prophets (Mountain View, Pacific Press, Cal. 1958), p. 687.
* Ibid., p. 686.

»Imam Zelju oti¢i i biti s Hristom«
'L. E. Froom, Op. cit, 1:355.

21bid., p. 336.

3 Ibid., p. 358.

4 1bid., p. 358.

Izrazi vek i vecan u vezi s Covekovom veénom sudbinom
! Le Roy Edwin Froom, op. cit., |:440.

2 Ibid., p. 441.

3 Ibid., p. 443.

4 yDay nor night« (Rev. 14;11), Seventh-Day Adventist Bible Commentary, 7:832.

»Duse pod oltarom«

! Dragi$a Stojéevi¢, Otkrivenje Isusa Hrista str. 65.

Sta uci Otkrivenje o konacnoj sudbini pravednih i zlih
' Le Roy Edwin Froom, Op. cit, 1:409.
2 Ibid., p. 418.

II POREKLO NAUKE O BESMRTNOSTI DUSE

Poreklo verovanja u besmrtnosti duse

! Jean R. Zurcher, The Nature and Destiny of Man (New York: Philosophical Library, 1969), pp. 7-8.
2 Ibid., pp. 15-18.

* Branko Bognjak, Gréka Filozofija (Zagreb: Matica Hrvatska, 1978) str. 38.

4 Hypolit, Ref. VI, p. 25.

3 Jean R. Zurcher, The Nature and Destiny of Man, p. 9.

Platon — glavni pobornik ideje o besmrtnosti duse
" E. Rohde, Psyche (New York: Bruce and Cortip., 1925), pp. 479-482.

? Fedon, 79b - 80b

3 Jlpxasa, 434d - 441d

100




* Fedar, 246 a-b. 253 c-e.
5 Jean R. Zurcher, The Nature and Destiny of Man. pp. 13-22.

Aristotelovo ucenje o dusi i »aktivnom umu«
! Branko Bosnjak, Greka Filozofija, str. 124.

> Ibid., str. 132.

* Ibid.

* Ibid., str. 131.

*Ibid., str. 134.

®Ibid., str. 134-135.

7. Doéllinger, The Gentile and the Jew 1:339

8E. Rohde, Psyche, p. 512.

°E. Zeller, Aristotel and Earlier Peripatetics (London: 1897), p. 130.
! Jean R. Zurcher, The Nature and Destiny of Man. p. 32.

I OD USLOVNE BESMRTNOSTI KA VEROVANJU U UROBENU BESMRTNOST

Od biblijske nauke o uslovnoj besmrtnosti ka ideji o urodenoj besmrtnosti
' L. E. Froom, Op. cit.. 1:185.

2 Ibid., p. 645.

3 »Vulgate«, Modern Catholic Dictionary (London: Robert Hale, 1981), p. 566.

4 L. E. Froom, Op. cit., 1:681.

5 Ibid., p. 685.

Uslovna besmrtnost u spisima apostolskih otaca
Clement, 1. Epist. to Corintnians ch. 38 (ANF, 1:15).

L. E. Froom, Op. cit., 1:766.

Henry Constable, The Duration and Nature of Future Punishment (London:Edward Hobs, 1886), p. 170.
Ignatius, The Epist. to Trallians ch. 2 (ANF, 1:66).

Ignatius, The Epist. to Romans ch. 2 (ANF, 1:77)

® Polycarp, The Epist. to Philippians ch. 2 (ANF, 1:33)

7 Ibid., ch. 5, p. 34.

8 The Encyclical Epistle of Church of Smyrna, The Martyrdom of the Holy Polycarp.
% L. E. Froom, Op. cit., 1:778.

19 Barnabas, The Epistle ch. 20 (ANF, 1:149).

"'bid., ch. 21, p. 149.

12 Hermas, The Pastor ch. 3 (ANF, 2:12).

13 Hermas, Commandment 7 (ANF, 2:150).

1
2
3
4
5

Irene;j - istaknuti pobornik uslovne besmrtnosti i veliki neprijatelj krivoverja
'L. E. Froom, Op. cit., 1:877.

? Irenej Adversus Haereses 1:10 (ANF, 1:330.331).

3 L. E. Froom. Op. cit., 1:891.

Atenagora - prvi zastupnik u¢enja o besmrtnosti duse mecu hris¢anskim apologetima
! L. E. Froom, Op. eft., 1:930.

2 Athenagoras, A Plea for the Christian ch. 31 (ANF, 2:146).

* Ibid., ch. 31 (ANF, 2:146).

4 Athenagoras, The Resurrection of the Dead ch. 3 (ANF, 2:150).

31bid., ch 16 (ANF, 2:158).

®Ibid., ch. 20 (ANF, 2:160).

"L. E. Froom, Op. cit., 1:945.

® Ibid.

Tertulijan - propovednik nauke o ve¢nim mukama zlih
! Tertullian, On the Resurrection ch. 3 (ANF, 3:547).

2 Tertullian, A Treatise on the Soul ch. 4 (ANF, 3:184).
31bid., ch. 22 (ANF, 3:222).

* Tertullian, Against Marcion,2.5 (ANF, 3:801).

® Tertullian, A Treatise on the Soul ch. 9 (ANF, 3:888).
L. E. Froom, Op. cit., 1:967.

7 Ibid., p. 966.

8 1bid., p. 959.

° Tertullian, Apology ch. 48 (ANF, 3:54).

10 Tertullian, The Schows ch. 30 (ANF, 3:91).

L. E. Froom, Op. cit., 1:961.962

Klement Aleksandrijski i Origen - zastupnici nauke o op$toj obnovi
! Clement, Stromata 7.6 (ANF, 2:532).

2 L. E. Froom, Op. cit., 1:999.

* Origen, De Principiis 1.6 (ANF, 4:262).

*1bid., 13. 1 (ANF, 4:313.314).

5 L. E. Froom, Op. cit, 1:1003.

% Ibid., p. 1022.

7 Joseph Milner, The History of the Church of Christ (Philadelphia: Hogan and Thompson, 1835), 1:221.

Avgustinov uticaj osigurava prevlast nauke o urodenoj besmrtnosti ljudske duse
'L. E. Froom, Op. cit., 1:1070.1071.
2 Ibid., p. 1075.

101




3 Ibid., p. 1072.
* Ibid., pp. 1072.1073.

IV PONOVNO OTKRIVANIJE I OZIVLJAVANJE NAUKE O USLOVNOJ BESMRTNOSTI

Ponovno otkrivanje nauke o uslovnoj besmrtnosti tokom srednjeg veka

"' L.E. Froom, Op. cit. 1:1071.

2 Augustine, De Civitate Dei, 21.13.

3 Catechism ot the Counsil ot Trent

4 Charles A. Swainson, The Nicene and Apostles' Creeds, p. 250

° Louis Finkkelstein, »The Jewish Doctrine of Human Immortality«, (Harward Divinity School Bulliten, vol. XLII, No 7)
® Alexis Muston, History of the Waldenses, vol. 1. p. 17.

"L.E. Froom, Op. cit., 2:28.

Pobornici uslovne besmrtnosti u doba reformacije

"' L.E. Froom, Op. cit., 2:68.

2 Francis Blackburne, A Short Historical View, p. 14.

3 L.E Froorn, op. cit., 2:77.

4Martin Luther, Christian Songs in Latin and Funerals (Works of M. Luther). 6:287.

3 Francis Blackburne, Op. cit., p. 12.

°L.E Froom, Op. cit., 2:85.

7 »Socinianisme, The Religious Encyclopedia, (New York: The Philosophical Library, 1945), p. 1210.

8 William Tyndale, An Answer to Sir Thomas More's Dialogue, 2:8 (Cambridge: The University Press, 1850), p. 118.
°L.E. Froom, Op. cit., 2:94.

Pobornici uslovne besmrtnosti u novije vreme

' L.E. Froom, Op. cit., 2:606.

? Petavel, The Problem of Immortality (London: Elliot Stock, 1892), p. 41.

31bid., p. 42.

“1bid., p. 46.

*Ibid., p. 53.

®Ibid.

"Ibid., p. 81.

8 1bid., p. 83.

% Ibid., p. 85.

1 1bid., p. 102.

"' bid., p. 142.

2 1bid., p. 194.

13 1bid., p. 253.

" Ibid., p. 304.

B 1bid., p. 400.

" Ibid., p. 404.

17 Rudolf Bultmann, Theology of the New Testament (New York: Charles Scribners Sons, 1951), 1:203.204.
lz Oscar Culmann, Immortality of the Soul of Resurrection of the Dead (New York: The Macmillan Company, 1958), n. 26.
" 1bid, p. 27.

20 Paul Tillich, Systematic Theology (Chichago: The Universityof Chichago Press, 1959), 2:66.

Crkva koja propoveda uslovnu besmrtnost
! Seventh-Day Adventist Yearbook (Washington D.C.: Review and Herald Pub. Assn.. 1962), p. 5.
2 L.E. Froom, Op. cit., 1:669.

® Ibid., 1:705.

“Ellen G. White, Patriarchs and Prophets, p. 53.

*Ibid., p. 54.

®1bid., p. 60.

"Ibid., p. 63.

81bid., p. 67.

“Elen G. Vajt, Velika borba (Beograd: HAC, 1962), str. 432.
1 1bid., str. 433.

' Ibid., str. 436.

12 Ellen G. White, The Signes of Times, April 8, 1897.

13 Elen G. Vaijt, Ceznja vekova, str. 450.

' Elen G. Vaijt, Velika borba, str. 443.

15 Ibid., str. 445.

16 Ibid., str. 446.

17 Ibid., str. 440.

¥ Ibid., str. 441.

' Ibid., str. 442.

2 1bid., str. 455.

2 bid., str. 451.

2 1bid., str. 453.

Uslovna besmrtnost - jasna biblijska nauka 249
! Jean Zurcher, The Nature and Destiny of Man, pp. 148-159.

21bid., p. 151

3 Ibid., p. 153.

*1bid., p. 154.

* Ibid., p. 155.

®L.E. Froom, Op. cit, 1:518.

"Ibid., p. 519.

102




